


Одјељење друштвених наука
Библиотека

НАУЧНИ СКУПОВИ
Књига 3

Главни и одговорни уредник
Емир Кустурица

Уредник едиције
Проф. др Слободан Антонић

Уређивачки одбор
Проф. др Зоран Аврамовић

Др Ана Вуковић
Др Небојша Вуковић

Др Слободан Вуковић
Др Душан Достанић

Проф. др Љубиша Деспотовић
Др Олег Солдат

Проф. др Јовица Тркуља
Проф. др Зоран Чворовић
Проф. др Марица Шљукић

Рецензенти
Проф. др Миленко Бодин
Проф. др Зоран Кинђић

Др Марио Калик

© Андрићев институт, Андрићград, 2025



Андрићев институт
Андрићград, 2025

ЗАВЈЕТНИ НАРОДИ 
У СВЈЕТСКОЈ ИСТОРИЈИ:

СРБИ НА ПРИЈЕЛОМУ ЕПОХА

(Радови с истоименог научног скупа одржаног у 
Андрићграду, 2. јула 2024)





САДРЖАЈ

УВОДНИК

Дарко Ђого
СРПСКИ ЗАВЈЕТ ЗА XXI ВИЈЕК.....................................11

Слободан Антонић 
СРБИ КАО ЗАВЕТНИ НАРОД 
И ЗАЈЕДНИЦА СПАСЕЊА..............................................37

Душан Достанић
ЗАВЕТ И СЛОБОДАРСТВО 
У ДЕЛУ ЖАРКА ВИДОВИЋА.........................................67

Ивица Тодоровић
СИСТЕМ СРПСКИХ ЗАВЕТА.........................................91

Боривоје Милошевић
ВИДОВДАНСКИ ЗАВЈЕТ У НАЦИОНАЛНОЈ 
ИДЕОЛОГИЈИ СРБА БОСНЕ И ХЕРЦЕГОВИНЕ....123

Богољуб Шијаковић
ЗАВЈЕТ И НОРМАТИВНОСТ.......................................151

Слободан Рељић
СРПСКО ИЗМЕЂУ БОГОЧОВЕКА 
И ЧОВЕКОБОГА НА ПОЧЕТКУ XXI ВЕКА...............171



Александар Петровић
ЗАВЕТ, АВЕТ И СВЕТ......................................................185

Владимир Коларић
РУСИЈА ИЗМЕЂУ ЗАВЕТА И ИМПЕРИЈЕ
(И ГДЕ ЈЕ ТУ СРБИЈА).....................................................205

Олег Солдат
УБИТИ ЗАВЕТ:
ПОКЛОЊЕЊЕ ЛУДАКА И ЧЕТВРТИ КРАЉ...........223

Немања Ђукић
ДЕМОС, ЕТНОС И ЛАОС..............................................247

ИНДЕКС ИМЕНА.....................................................................257



УВОДНИК

Ово је трећи самостални тематски зборник Одјељења 
друштвених наука Андрићевог института, од почетка 
његовог рада 2022. године. Најпре смо објавили књигу 
радова Крај новог светског поретка (1989–2022): Србија 
и Р. Српска у светскоисторијским променама (2023),1 а 
потом и зборник Култура поништавања и поништа-
вање културе: српски „случај“ (2024).2 Такође смо, зајед-
но с Одјељењем за књижевност Андрићевог института, 
штампали и зборник научних радова: Русија у совјетској 
епохи: друштво и књижевност (2024).3

Сви ови зборници настали су након истоимених на-
учних скупова, па је тако и овај зборник, који читалац 
држи у руци, настао као учинак конференције Завјет–
ни народи у свјетској историји: Срби на пријелому 
епоха, одржане 2. јула 2024. године, с најеминентнијим 
учесницима из обе наше републике. 

У последње време тематика заветног народа избила 
је у први план занимања многих наших друштвених и 
хуманистичких научника – о чему је протеклих годи-

1	 Зборник је доступан у електронској форми и на адреси Ан-
дрићевог института: https://sn.rs/glyn4.

2	 И овај зборник је доступан у електронској форми на адреси 
Андрићевог института: https://sn.rs/q32e7.

3	 Пдф зборника доступан је на сајту Андрићевог института: 
https://sn.rs/j0sll. 



Дарко Ђого8

на објављено више запажених књига.4 Разуме се да ова 
тема отвара значајна питања српског идентитета, као 
што је и део питања о месту српског народа у светскои-
сторијским збивањима.

Питање статуса Срба као једног од заветних народа 
нарочито се поставља данас – не само након Јасенов-
ца и Покоља у НДХ (1941–1945), већ и после довршења 
хрватског геноцида над Србима 1995. године („Бљесак“ 
и „Олуја“). У основи тог питања је суштинска недоуми-
ца – како је један заветни народ могао да доживи такву 
трагедију?

Уопште, као што то каже Дарко Ђого: „Како да 
човјек одговори на једино данас легитимно питање, 
питање о антроподикеји послије Јасеновца?“.5 Зоран 
Кинђић указује да је „морално и духовно посртање 
једног народа узрок његових невоља“, затим вели да 
су „српски непријатељи били само несвесни извр-
шиоци Божје правде“, те закључује да у свим нашим 
невољама постоји дубљи смисао будући да се „кроз 

4	  Милош Ковић, Завети: чланци, интервјуи и беседе Београд: 
Catena mundi, 2019; Јован Јањић, Косовски завет: српски 
савез са Богом. Никшић: Институт за српску културу, 2019; 
Слободан Владушић, Завет и Мегалополис, „Битије“, Нови 
Сад 2023; Дарко Ристов Ђого, Завјет и порицање – српско 
богословље или Мегалополис, Catena mundi, Београд 2023; 
Издаја без потписа: Косовски завет  2012–2023. приређивач 
Владимир Димитријевић, Чачак: В. Димитријевић, 2023; 
Косовски завјет: историја и култура памћења у Републици 
Српској, ур. Душан Павловић. Бања Лука: Графид и Центар за 
друштвено-политичка истраживања Републике Српске, 2023, 
https://sn.rs/9gfp1; Владимир Димитријевић, Кућа у нашој крви: 
Јасеновац и српски логорашки завет, Чачак: В. Димитријевић, 
2024.

5	  Дарко Ђого, Гностички мит и мит о гностицизму: поново 
против јереси, Фоча; Пале: Православни богословски факултет 
„Свети Василије Острошки“; Београд; Стари Бановци: Бернар, 
2015, https://sn.rs/83z7w; стр. 239.



Српски завјет за XXI вијек 9

патњу чистимо од грехова и лакше окрећемо ка Бо-
гу“.6 

У сусрету с несрећама каква је Јасеновац, запита-
ност над Божијим планом изгледа да омогућава и јас-
нију заветну самосвест – јачајући је. Али, остаје отво-
рено питање места таквих светих ужаса (mysterium 
tremendum)7 у односу Творац – заветни народ, током 
светске историје.8

Овај зборник садржи део могућих разматрања и 
теоријских поставки везаних за ову ванредно сложену 
и тешку тему, уз напомену да се овом књигом, као и у 
свим претходним зборницима, настоји дати допринос 
не само овде изложеним, већ и другим важним иден-
титетским питањима, а која се тичу српске прошлости, 
садашњости и будућности.

Слободан Антонић

6	 Зоран Б. Кинђић, „Српски народ и Божја правда“, Политич-
ка ревија, год. XXII (2010), vol. 25. бр. 3, стр. 87-102, https://
sn.rs/5pwpz, стр. 87.

7	 Рудолф Ото (Rudolf Otto, 1869–1937) разликовао је misterium 
tremendum (застрашујућа тајна) и misterium fascinosum (при-
влачна тајна), као два облика у којима се јавља нуминозно 
(свето). Misterium tremendum код хришћана најчешће произ-
води страхопоштовање према Божијем гневу, надмоћи и вољи, 
осећај сопственог ништавила пред силом Божијом (Рудолф 
Ото, Свето: о ванразумском у појму божанског и његовом односу 
према разумском, Свјетлост, Сарајево 1983).

8	 Кад је реч о Јасеновцу, на то питање сам делимично покушао 
да одговорим у следећем раду: Слободан Антонић, „Траума 
Јасеновца“, Култура: часопис за теорију и социологију култу-
ре и културну политику, бр. 172 (2021), стр. 83—98, https://
sn.rs/8pq5e.





Дарко Ристов Ђого*
Православни богословски факултет
Универзитет у Источном Сарајеву

1

СРПСКИ ЗАВЈЕТ ЗА XXI ВИЈЕК

Сажетак: Концепт Завјета појавио се већ у теологији 
и политичком себепоимању древног Израиља. Иако нејас-
не етимологије и врло богате теолошке семантике, он је 
имао дугорочан утицај на уобличење завјетне свијести 
јеврејског народа, а затим и свих оних који су то насљеђе 
прихватили као своје. У раду се описује генеза теологије 
Завјета у библијској књижевности, указује се на различи-
те елементе завјетне теологије у Старом и Новом Завјету, а 
затим се повлаче конкретне паралеле са историјом и себе-
поимањем српског народа. На крају се покушава описати 
могућност опстанка завјетне свијести у XXI вијеку.

Кључне ријечи: Завјет, berit, сјећање, жртва, култура, 
витализам

Када су, прије више од три миленијума, праоци по-
тоњег „народа Израиља“, одмах након изласка из Егип-
та, на планини Синају, закључили завјет или савез са 
својим Богом, Јахвеом, тим чином је започела не само 
теолошко-религијска већ и политичка историја једног 
концепта који ће обиљежити историју, друштвени и 
политички живот и националну карактерологију на-
родâ који се још нису ни појавили на историјској по-
зорници, попут српскога. Концепт завјетног народа у 
скорије вријеме је актуелизован не само у богословским 

*	 Редовни професор, darkodjogo@gmail.com

УДК 271.222(497.11):27-236.5



Дарко Ђого12

и религиолошким већ и у политиколошким и исто-
ријским истраживањима.1 Ријеч није само о својеврсном 
концептуалном алату, којим се могу објаснити извјесне 
појаве и феномени, разлози зашто и како један народ 
изабира своју историјску судбину. По сриједи је много 
темељнији сплет односâ између смислова у прошлости, 
садашњости и будућности који сачињавају читаву јед-
ну завјетну онтологију, један посебан начин постојања 
обиљежен Завјетом. Шта онда уопште представља Завјет 
између Бога и народа у тренутку када је први изабрани 
народ закључио Савез или Завјет са својим Богом?

Концепт завјета

Српска и старословенска ријеч завѣт превод је хе-
ленске ријечи διαθήκη која је, опет, превод јеврејске 
ријечи berit. Но то је једини једноставан низ чињени-
ца који је на лингвистичком плану могуће рећи о томе 
како је јеврејски berit постао српски завјет: све остало, 
од етимологије самог јеврејског израза, преко преводи-
лачког рјешења усвојеног приликом превођења на ста-
рохеленски није тако јасно ни једносмислено. 

1	 О Завјету и завјетном народу и народима код нас су најприје 
говорили, по природи ствари, богослови: До сада најзначајнији 
рад о концепту завјета, вези између Новог завјета и косовског 
завјета дао је (тадашњи) јеромонах Иринеј Буловић у раду „Ко-
совски завет у светлости Новог Завета“ (Буловић 1989: 1–9) 
Такође, реактуелизација овог концепта у најскорије вријеме 
може пронаћи код митрополита Амфилохија Радовића и епи-
скопа Атанасија Јевтића, а вриједи истаћи и Жарка Видовића 
и његов допринос обновљеном интересовању за овај феномен. 
Ипак, у нашој савременој историографији пажњу срећу радо-
ви Милоша Ковића (Ковић 2023: 40–78; тамо је могуће наћи и 
опширнију библиографију о завјетним народима која укључује 
знаменитог Ентонија Смита али и помињане српске мислиоце), 
док је философију културе нарочито обогатио приступ Слобо-
дана Владушића (Владушић 2023: 243–277). 



Српски завјет за XXI вијек 13

Није сасвим поуздана етимологија јеврејског из-
раза berit. Предложено је неколико семитских ети-
мологија: Пост 15,9 и Јерем 34,18 као да подржавају 
етимолошку везу са арапским коријеном са значењем 
„сјећи“, а нису искључене ни везе са акадским „biritu“ 
у значењу „повезати“, „оковати у ланце“ или „birit“, у 
значењу „између“ (па би berit имао значење „везе“ или 
„посредовања“ Zimmerli 2000: 49). Највјероватнија јев-
рејска етимологија упућује на коријен b – r- h у значењу 
„јести“ (Zimmerli 2000: 49), што би повезивало обред-
но једење са завјетовањем и склапањем савеза (ова се-
мантичко-идејна веза биће значајна и у старозавјетном 
пасхалном обреду и нарочито за новозавјтно поимање 
литургије). Ипак, ова етимологија није сасвим сигур-
на и до данас представља сложену и често полемисану 
тему старозавјетне теологије (о чему видјети врло оп-
ширан и информативан прилог Quell 2006: 107–109.). 
Изван сваке сумње стоји основно значење израза а оно 
упућује на савез, споразум, договор. Јасно је: у питању је 
споразум између Бога и његовог изабраног народа. 

Занимљиве су и значајне још двије семантичке мо-
гућности: према једној berit је најприје означавао обаве-
зу коју би једна страна у неком односу наметала тј. за-
давала другој – што у извјесном смислу стоји и унутар 
концепта израиљског Завјета будући да је Бог онај који 
је изабрао Израиља те њихово „савезништво“ јесте до-
бровољно али није савезништво између једнаких. Доне-
кле у супротности са овом хипотезом стоји она према 
којој је berit најприје означавао дар, поклон (Zimmerli 
2000: 49) којим једна страна (Бог) дарује онога ко стоји 
у савезништву са њиме. Супротстављеност2 између ова 

2	 Овдје је врло важно да се подсјетимо концепта богословске 
антиномије. Антиномија у теологији означава однос двије по-
зиције које се, на први поглед, чине супротстављеним али су 



Дарко Ђого14

два могућа значења, међутим, није тако изражена у изра-
иљској политичкој теологији Завјета: како је Бог изабрао 
Израиља, тај народ сада стоји у извјесној обавези према 
своме Богу али он ту обавезу у сваком случају може од-
бацити те тиме одбацити и Завјет (Стари Завјет је препун 
примјера за израиљско напуштање Завјета). У том смислу 
је важно запазити да је с времена на вријеме старозавјетна 
мисао врло критична према изабраном народу, у трену-
цима када он одбацује Завјет. Тешко је наћи теже квали-
фикације за један народ, и то свој и притом изабрани него 
што су оне које на самом почетку свог дјеловања изриче 
пророк Исаија. Овдје их је неопходно навести in extenso 
ради једне врло важне поенте:

„Да грјешна народа! народа огрезла у безакоњу! 
сјемена зликовачкога, синова покваренијех! оставише 
Господа, презреше свеца Израиљева, отступише натраг. 
Што бисте још били бијени кад се све више одмећете? 
Сва је глава болесна и све срце изнемогло. Од пете до гла-
ве нема ништа здрава, него убој и модрице и ране гноја-
ве, ни исцијеђене ни завијене ни уљем заблажене. Земља 
је ваша пуста, градови ваши огњем попаљени; ваше њиве 
једу туђини на ваше очи, и пустош је као што опустоша-
вају туђини. И оста кћи Сионска као колиба у винограду, 
као сјеница у градини од краставаца, као град опкољен.

обје тачне и истините. Најзначајнија теолошка антиномија сва-
како јесте она о Христу као личности у којој су спојене али не 
и сливене божанска и човјечанска природа тј. сам Богочовјек 
јесте антиномична стварност будући да се у њему спајају огра-
ничено човјечанство и безгранично Божанство. Врло је важ-
на и антиномија унутар самог божанског Бивствовања: Бог је 
уједно свеприсутан али и трансцедентан. Таквих антиномија је 
препуна хришћанска историософија: Бог улази у историју али 
остаје изнад ње, човјек је позван да разазнаје знакове времена 
али никада не може сазнати дана ни часа Христовог другог до-
ласка. И теологија Завјета подразумијева, као што ћемо видје-
ти, неколико важних антиномија од којих је она између обавезе 
и слободног избора Завјета само једна, почетна. 



Српски завјет за XXI вијек 15

Да нам Господ над војскама није оставио мало остатка, 
били бисмо као Содом, изједначили бисмо се с Гомором. 
Чујте ријеч Господњу, кнезови Содомски, послушајте за-
кон Бога нашега, народе Гоморски! Што ће ми мноштво 
жртава ваших? вели Господ. Сит сам жртава паљеница 
од овнова и претилине од гојене стоке, и не марим за крв 
јунчију и јагњећу и јарећу. Кад долазите да се покажете 
преда мном, ко иште то од вас, да газите по мом тријему? 
Не приносите више жртве залудне; на кад гадим се; а о 
младинама и суботама и о сазивању скупштине не могу 
подносити безакоња и светковине. На младине ваше и 
на празнике ваше мрзи душа моја, досадише ми, додија 
ми подносити. Зато кад ширите руке своје, заклањам очи 
своје од вас; и кад множите молитве, не слушам; руке су 
ваше пуне крви. Умијте се, очистите се, уклоните злоћу 
дјела својих испред очију мојих, престаните зло чинити. 
Учите се добро чинити, тражите правду, исправљајте по-
тлаченога, дајите правицу сироти, браните удовицу. Тада 
дођите, вели Господ, па ћемо се судити: ако гријеси ваши 
буду као скерлет, постаће бијели као снијег; ако буду 
црвени као црвац, постаће као вуна“ (Исаија 1,4–18).

Зашто овако оштар обрачун са застрањењеима иза-
браног народа? Зато што се Завјет може живјети или 
напустити: формално, нарочито ритуално испуњавање 
Завјета не само да није довољно већ је супротно самом 
Завјету. За разлику од духа XXI вијека у коме смо скло-
ни да размишљамо некако „градирајући“ оно што је 
„могуће“ или „немогуће“ испунити у Завјету, библијски 
писац не познаје став „па, ето, бар смо нешто од Завјета 
испунили“. Израиљ који не испуњава Завјет – готово 
је сасвим једнак пословичним еталонима пропасти и 
декаденције, Содому и Гомори. Дакле, не постоји неки 
„есенцијализам завјетног народа“. Ниједан народ не 
може себе да прогласи суштински завјетним народом, 
ма шта и ма како се односио према примљеном Завјету. 



Дарко Ђого16

Ако Завјет обавезује Бога да води завјетни народ – из-
раиљски или српски, свеједно – он још више обавезује 
народ који се сматра завјетним народом. 

Поставља се, међутим, једно занимљиво и важно 
питање: зашто је онда тај израз приликом превођења 
на хеленски језик у оквиру најзначајнијег и културно 
најутицајнијег преводилачког прегнућа – превода Се-
дамдесеторице (Септуагинта, LXX) – преведен ријечју 
διαθήκη, којом се означава завјет, тестамент, завјеш-
тање.3... Латински превод (Vulgata) као да задржава ви-
шеструка значења преводећи berit са неколико преводи-
чачких рјешења: поред према грчком рјешењу насталог 
„testamentum“ ту су и латински изрази који означавају 
савез и савезништво foedus pactum (Zimmerli 2000: 49). 
Истраживања нису дала задовољавајуће резултате, 
па се у савременој библистици непрекидно понавља 
аргумент о „незадовољавајућем преводу“ јеврејске 
ријечи berit хеленским еквивалентом  διαθήκη (Rahner 
Vorgrimler 2009: 514–515), уз врло мало покушаја да 
се разумије семантичко подударање које су ондашњи 
преводиоци уочили. Понекад се указује на то да је 
διαθήκη могао да означава, осим завјета и савез, уговор, 
споразум (уп. сличност са „одговарајућим“ преводом 
συνθήκη), али уз све то чини се да библистима почесто 
изостаје чуло управо за значење завјета као онога што 
се продужава и обавезује оне којима је упућен тј. недо-
стаје им осјећај за оно што Слободан Владушић назива 

3	 Хеленска морфологија и етимологија ријечи је јасна: од глагола 
διατίθημι имамо именицу διαθήκη. Глагол διατίθημι састоји се од 
префикса δια који указује на разлику, размак, али и трајање, на-
стављање, превладавање разлике, док сам глагол τίθημι упућује 
на поставље, уметање, одређивање, па би διαθήκη било оно што 
је постављено да траје кроз вријеме и надилази растојање из-
међу оних који у њему учествују).



Српски завјет за XXI вијек 17

тестаментарним писањем (Владушић 2018: 51–78). 
Занимљиво је да је и српска библистика у скорије врије-
ме, можда под непосредним утицајем хрватске (Rebić 
1996: 114–115), а можда и самостално, почела да ријеч 
„Завјет“ замјењује „савезом“ у тако уобичајеним изра-
зима као што су „Стари Завјет“ или „Нови Завјет“ (који 
постају „Стари Савез“ и „Нови Савез“), потпуно игно-
ришући историју и унутрашњу логику свог језика. 

Савремена библистика, под утицајем религио-
лошког приступа, осим етимолошког кључа за разу-
мијевање завјета Бога и његовог народа тражила је и 
паралеле у правној и теополитичкој пракси и митоло-
гији других семитских народа. Резултати ове потраге 
такође нису дали једнозначне резултате, највише због 
повремених таласа настојањâ да се израиљски Завјет 
потпуно „демитологизује“ и сведе на феномен ни по 
чему различит од храмовних завјета тј заклињања код 
политеистичких семитских народа. Такође, популарне 
су остале аналогије са завјетима и савезништвима које 
су поједини владари сачињавали са својим божанстви-
ма.4 Иако понешто од ових истраживања заиста јесте 
доприносило расвјетљавању културног и религијског 
контекста у коме се теологија Завјета појавила,5 њихо-
ви лимити почињу тамо гдје се престаје са увиђањем 

4	 Читаво поље истраживања представља појам „завјета“ у смис-
лу „уговора“, „договора“ између обласних владара или између 
раних патријараха и околних владара. Поље истраживања 
овог рада ипак се ограничава само на теолошку семантику 
Завјета тј. на значење завјета између Бога и његовог народа. О 
политичким „завјетима“ тј. уговорима в. Pedersen 1991: 9–10, 
о завјетима између људи у јеврејској историји и друштвеној 
пракси в. Pedersen 1991: 29–45; 263–310.

5	 Видјети, нпр, стандардну анализу и поређење синајског завје-
та са правним и религијским завјетовањима околних народа и 
владара у Rebić 1996:115–116. 



Дарко Ђого18

посебности Завјета између Јахвеа и Израиља. Тачно је 
да су и околни семитски народи познавали праксе хра-
мовног и политичког завјетовања и „прављења савез-
ништва“ између једног човјека или владара са неким од 
божанстава, али само је Израиљ постао завјетни народ. 

Најзначајнији историјски тренутак у коме Израиљ 
постаје завјетни народ смјештен је у библијском кази-
вању на гору Синај (Изл. гл. 19–30), непосредно („првог 
дана трећег мјесеца“ Изл 19,1) након Пасхе – преласка 
преко Црвеног мора тј. Изласка из Египта. Међутим, то 
није први Завјет који је Бог учинио са неким од Јевреја 
или предака будућег Израиља – већ након Потопа Бог 
даје свој први завјет патријарху Ноју:

„А ја ево постављам завјет свој с вама и с вашим сје-
меном након вас, И са свијем животињама, што су с вама 
од птица, од стоке и од свега звијерја земаљскога што је 
с вама, са свачим што је изашло из ковчега, и са свијем 
звијерјем земаљским. Постављам завјет свој с вама, те 
отселе неће ниједно тијело погинути од потопа, нити ће 
више бити потопа да затре земљу.“ (Пост 9,9–11)

Оно што је одмах видљиво јесте да иницијатива за 
Завјет долази сасвим са божанске стране: Јахве је онај 
који „поставља завјет“, мада наприје понавља етичке зах-
тијеве који проистичу из тог завјета: благослов рађања 
и множења, забрана убијања („Ко пролије крв човјечију, 
његову ће крв пролити човјек; јер је Бог по својему об-
личју створио човјека.“ Пост 9,6), па чак је дата и обредна 
забрана „једења меса са крви“ (уп, Пост 9,1–8). Овај моме-
нат – који ће се понављати и у сионском Завјету и њего-
вом законодавству – темељно је важан за само поимање 
теополитичких импликација Завјета јер нас упућује на 
наизглед биолошку али заправо виталистичку семанти-
ку Завјета. Саставни дио завјетног начина живота чини 



Српски завјет за XXI вијек 19

афирмација рађања човјека као бића које је створено по 
слици и прилици Божијој – култура убијања представља 
по себи издају и напуштање Завјета. Овај Завјет између 
Бога и човјечанства такође нам представља универзали-
стичку страну завјетне теологије коју не смијемо забора-
вити ни када се окренемо концепту изабраног народа6 тј 
завјетног народа који настаје на Синају.7 

Као својеврстан почетак посебног завјета између 
Бога и онога што тек треба да постане народ старо-
завјетни свештени списи дају завјет између Бога и Ав-
рама (Пост 15,18) унутар кога је већ назначено и Божије 
обећање „сјемена Аврамовог“, али и ропства у Египту 
(Пост 15, 13–14) – мотив који нас опомиње да у Завје-
ту не видимо само линеарну слику божанске помоћи 
и обећањâ већ и бриге и казне. Сама синтагма „сјеме 

6	 Да ли завјети са Аврамом, читавим народом на Синају или са 
Давидовом династијом укидају овај универзални Завјет између 
Бога и читавог човјечанства? Чини се да по сриједи имамо још 
једну антиномију будући да овај свеопшти Завјет остаје да важи 
али њега уједно допуњује судбина изабраног народа кога „Јахве 
изабра међу народима“. Не треба сметнути са ума да је један од 
изазова изабраног народа – и свих потоњих завјетних народа 
– представљала склоност да се сопствена етнорелигијска зајед-
ница појми као самодовољна и ексклузивна групација у коју је, 
практично, немогуће ући. Ипак, старозавјетна тео-етногенеза 
имала је и моменте позива околним народима да учествују у 
Завјету Израиља и месијанској будућности која проистиче из 
њега. О теоетногенези и проблему односа универзалног и по-
себног в. Ђого 2023: 33–53)

7	 Изван сврхе овог списа стоје текстолошке па и теолошке рас-
праве о различитим изворима Мојсијевог петокњижја тј. о 
различитостима и сличностима дефтерономистичке и оста-
лих приповјести које сачињавају Тору. Сви ти слојеви, на крају, 
представљају један заједнички свештени канон унутар кога је 
сваки од списа подједнако свет и подједнако извор теолошких 
сазнања, иако, наравно, постоје они чији је значај у потоњим 
вијековима био свеопшти као и они чије је важење било чисто 
историјско и контекстуално. 



Дарко Ђого20

Аврамово“ упућује на јединство биолошког и завјетног: 
мјера „сјемена“ јесте вјерност завјету отаца. 

Када се, међутим, Бог уплете у историјски ток и 
поведе свој народ изабрани из египатског ропства, 
настаће срж онога што можемо назвати завјетном 
свијешћу Израиља. Најприје, важан моменат јесте онај 
изабраности: овдје је етимолошки и семантички ствар 
врло јасна – Бог суверено изабира, међу људима и међу 
народима, онога кога он хоће. Посриједи је активан про-
цес – о чему свједочи чињеница да практично не постоји 
именица од коријена б-х-р већ је посриједи увијек глагол 
„изабрати“ (Zimmerli 2000: 44). „Само вас познах између 
свијех племена земаљских, зато ћу вас походити за сва 
безакоња ваша“ (Амос 3,2) Дакле то што је само Израиљ 
изабран представља уједно и благослов и обавезу. Овај 
избор није ствар просто религијског убјеђења већ је за-
снован на историјском искуству: 

„И реци им: овако вели Господ Господ: којега дана иза-
брах Израиља и подигох руку своју сјемену дома Јаковље-
ва, и показах им се у земљи Мисирској, и подигох им руку 
своју говорећи: ја сам Господ Бог ваш.“ (Језек. 20,5). 

Међутим, уз све опомене да своју изабраност не појми 
на једностран начин, као неки облик повлашћености и ек-
склузивизма, показало се да је овај аспект завјетне свије-
сти и за сам Израиљ – и за све потоње завјетне народе 
– представљао камен спотицања који ће Св. Јован Крсти-
тељ изложити оштрој критици на самом шаву Старог и 
Новог Завјета („Родите дакле родове достојне покајања, и 
не говорите себи: оца имамо Аврама; јер вам кажем да Бог 
може и од овога камења подигнути дјецу Авраму.“ Лк 3,8). 

Синајски, централни завјет, дат у два велика казивања 
(Изл. гл. 19–30 као и читава књига Поновљених закона). 



Српски завјет за XXI вијек 21

Он садржи све наведене елементе који до тада сачиња-
вају потоњу теологију Завјета: историјски пролог, етич-
ко-литургијски кодекс унутар кога су дати услови, клет-
ве и благослови које завјетни народ преузима на себе. 
Завјет сада постаје тачка идентификације Израиља међу 
околним народима али и јеврејске самоидентифика-
ције: формула „Израиљ народ Јахвеов“ и „Јахве Бог Из-
раиљев“ (Zimmerli 2000: 50) служи као сажети образац 
непрекидног завјетовања (уп: „Срб је Христов“ у рије-
чима ђакон Авакума). Саставни дио синајског завјета 
чини концептуализовање свете земље – која је саставни 
дио божанског избора и дара и која самим тим почиње 
да се разликује од остатка свијета. Не смијемо изгубити 
из вида да је и сам концепт свете земље богословски ан-
тиномичан, будући да је свемоћни Бог творац цијелога 
свијета („Господња је земља и све на њој, васељена и сви 
који су у њој“ – Пс 24,1), па ипак „Јакова изабра себи Го-
спод, Израиља за достојање своје“ (Пс 135,4). Већ Авраму 
Бог назначује земљу који ће дати његовим насљедницима:

„Тај дан учини Господ завјет с Аврамом говорећи: сјеме-
ну твојему дадох земљу ову од воде Мисирске до велике воде, 
воде Ефрата, Кенејску, Кенезејску и Кедмонејску, И Хетејску 
и Ферезејску и Рафајску, И Аморејску и Хананејску и Герге-
сејску и Јевусејску.“ (Пост 15,18–21)

Читава земља је Господња – али само један дио њен 
представља „удио“ завјетног народа тј. учествује у са-
мом Завјету.8

Могло би се у ширем смислу говорити о периодиза-
цији Завјета тј. о четири (мања) завјета који сачиња-
вају завјетну цјелину: поред наведених Нојевог, Аврамо-

8	 О концепту свете земље за потоње завјетне народе в. Ковић 
2023: 43–47.



Дарко Ђого22

вог и Синајског завјета, важан је и месијански завјет дат 
цару Давиду у 2Сам 7,5–16 у коме Јахве обећава не само 
„подизање сјемена његовог“ (сада се синтагма односи на 
династију) већ и на будућег владара коме ће Јахве „бити 
отац и он ће ми бити син“ (2Сам 7,14). Месијанска ком-
понента или слој Завјета трајно ће се читати у оквирима 
јеврејске теологије на један еминентно политички на-
чин. Ипак, на хоризонту завјетног мишљења појавиће 
се и једно другачије схватање, које је баштинило препо-
знатљиве црте завјетне мисли али им је дало нова зна-
чења и смислове. Са доласком Сина Божијег завјетна 
мисао Израиља прераста у Нови Завјет. 

Нови Завјет: крв и тијело који спашавају

Расправа – богословска и културна – о томе у как-
вом односу стоје Стари и Нови Завјет траје безмало 2000 
година. Но уз све резерве које је тадашњи и данашњи 
јудаизам задржао према Цркви непобитна је чињеница 
да је Христова порука снажно утемељења у свештеним 
списима јудаизма (које ће Црква касније назвати Старим 
Завјетом): „нисам дошао да укинем Закон ни Пророке 
већ да их испуним“ (Мт 5,17). Ово „испуњавање Закона 
и Пророка“ морамо схватити као истовремено испуњење 
обећањâ које је Бог дао у ранијим завјетима (или Завје-
ту) али испуњење које доноси неке нове елементе у те-
ологију Израиља. Елементе који ће на крају саму Цркву 
мотивисати да о себи говори као о Новом Израиљу. 

Који су то елементи „новости“ Новог Завјета? Онај 
средишњи свакако представља својеврсно реконцеп-
туализовање једноставног старозавјетног монотеизма 
базираног на понављању обредне формуле „Чуј Изра-
иљу, Бог твој је Бог један“ (Šema Israel – Пнз 5,4) про-
повјеђу о месији као „Сину Божијем“ која је на крају 



Српски завјет за XXI вијек 23

резултовала допуном монотеистичке сржи израиљске 
вјере тројичном проповјеђу ране Цркве („идите и нау-
чите све народе крстећи их у име Оца и Сина и Светога 
Духа. Учећи их да држе све што сам вам заповједио. И 
ево ја сам са вама у све дане до сврштека вијека – амин.“ 
– како се завршава Матејево јеванђеље Мт 28,19–20). 
Међутим, она теолошка реконцептуализација донијела 
је нове нагласке унутар старе концепције завјета: умје-
сто политичког ослобођења Израиља од римске паган-
ске владавине, Христос проповједа Царство Божије  У 
извјесном смислу и јеврејске и римске власти Његову 
проповјед скорог доласка Царства разумију погреш-
но, у ефемерном, баналном смислу некакве политичке 
пројекције Божије Моћи и Владавине. Па ипак иако 
Христос није директно изазивао политички поредак 
по себи, Његова проповјед скорог доласка Царства Бо-
жијег као и већ остварног присуства Сина Човјечијег, 
Месије, неминовно је морала да изазове храмовни и 
вјерски етаблишмент оновременског јудаизма као и 
реакцију римских власти. Ствар није само у томе да је 
дошло до језичке збрке тј фелеричног читања појмова 
који су могли личити на политичке (попут помињаног 
појма Царства Божијег, вјероватно је употребљен ара-
мејски израз malkutha, владање, од коријена m l k који 
даје ознаке владара и владавине). Христос је својом лич-
ношћу (био) критика окоштале теологије а својим дје-
ловањем формалистичке моралистике коју је затекао у 
доминантним струјама оновременског јудаизма. Иако 
је, као што смо видјели, у самом јудаизму ословљавање 
Бога као „оца“ и владара као „сина“ имало своју тради-
цију, Христос је устврдио да је Његово Синовство ег-
зистенцијална тј. теолошка чињеница другачијег ранга 
– изван просте религијско-политичке метафоре. Оно 
што је било метафора – сада је постало стварност. 



Дарко Ђого24

Отуда два темељна момента Новог Завјета која ће та-
кође играти одлучујућу улогу у формирању самосвијести 
будућих хришћанских завјетних народа: усмјереност на 
Царство Божије и спремност на Жртву. Жртва се сада 
не појављује као прости исход „удаљавања од завјета“, 
она није плод педагогије нити посљедица неиспуњења 
обећања. Христова Жртва јесте средишња тајна свијета 
и историје, осмишљавајуће невино себеприношење „за 
живот свијета“ (Јн 6,51). Непосредно прије одласка на 
пут страдања и васкрсења, Христос установљује Евхари-
стију као Нови Завјет у Тијелу и Крви:

„И узевши хљеб заблагодари, преломи га и даде им 
говорећи: Ово је тијело моје које се даје за вас; ово чините 
за мој спомен. А тако и чашу по вечери, говорећи: Ова је 
чаша Нови Завјет у крви мојој, која се за вас излива“ (Лк 
22,19–20).

Иако не треба сасвим искључити ни семантику „са-
веза“, berit-а у Христовим ријечима је сасвим очиглед-
но значење завјештавања, „за мој спомен“. Казивање о 
установљењу Новог Завјета не само да представља срж 
хришћанског погледа на свијет већ даје наративну и ме-
тафизичку структуру свих потоњих завјетних актуели-
зација овог Великог Завјета: опредјељење за Царство Бо-
жије, добровољно страдање за друге, обредно окупљање 
прије поласка у смрт, тестаментарна окренутост ка 
будућности у којој се заједница опет окупља (не треба 
заборавити да у Матејевом јеванђљу Христос каже: „Ка-
жем вам пак да од сада нећу пити овога рода виноград-
скога до оног дана када ћу пити с вама новога у Царству 
Оца мојега.“ Мт 26,29), присуство издајника (Лк 22,21; 
Мт 26,15–16) – све су то уједно догађаји не само Христо-
вог пута на Голготу већ конститутивни елементи (ново)
завјетног доживљаја стврности које ће српски народ 



Српски завјет за XXI вијек 25

препознати у сопственом избору прије и након Боја на 
Косову. Овдје ваља додати и универзалистички карактер 
Новог Завјета који ће Христову Жртву чинити отворе-
ном за сваког човјека и народ, мимо старозавјетне ан-
тиномије ексклузивности и универзалности у концеп-
ту изабраног народа. Сваки човјек и народ може бити 
хришћански учешћем у Христовој Цркви, што не значи 
да је довољан субјективни осјећај „припадања“ да би се 
завјетност остварила: Завјет обавезује да се начини онај 
избор који је Христос начинио а не да се субјективно 
осјећамо „хришћанима“. Иако су, на примјер, и западно-
европски народи у неком тренутку своје историје преу-
зимали елементе завјетне самоидентификације, њихова 
злоупотреба хришћанског религијског самоодређења у 
сврху колонизације и поробљавања других (в. нарочито 
Ковић 2021; 977–978), домородачких народа, јасно свје-
дочи разлику у политичком етосу која их одваја од, ре-
цимо, завјетног себеидентификовања српског народа за 
вријеме турског ропства. 

Видовдан 1389 – прије и послије њега

Иако се, када се спомене „завјетна свијест“ и „завјет-
ни народ“ у српском контексту наше прве асоцијације 
окрећу Косовском боју и његовом преломном карак-
теру, вриједи поставити питање пред-историје српског 
завјетног опредјељења. Како то опредијељење није пи-
тање хира нити тренутка, морамо се запитати како је то 
и зашто хрипшћанска новозавјетна свијест о изабирању 
Царства небеског постајала срж српске народне само-
свијести и етоса. Јасно је да токове изградње завјетне 
свијести онда морамо пратити од самих почетака хри-
стијанизације Срба све до 1389. Иако се са пуним пра-
вом наше памћење окреће немањићком периоду и не-



Дарко Ђого26

мањићким српским земљама, као својеврсном златном 
добу и канонској географији, седименти завјетне свије-
сти почели су да се слажу неупоредиво раније. 

Најприје се чини смисленим претпоставити знатно 
раније везе Срба са хришћанством, за шта, према ис-
траживањима Ђорђа Јанковића, постоје и одговарајући 
археолошки докази (Јанковић 2015). Насупрот оном 
увреженом казивању које у прихватању хришћанства 
од стране предака данашњих Срба види углавном тач-
ке дисконтинуитета, чини се адекватнијим посматрати 
црквено а тиме и завјетно сазријевање Срба као процес 
који је започео доста раније и који је своје плодове дао 
већ релативно рано. 

Мотив свјесне жртве која радије бира смрт као 
пут у Царство небеско прожима већ трагичну кончи-
ну св. Јована Владимира (око 990–1016). Отишавши у 
изгледну смрт, како би сачувао свој народ у ужасној си-
туацији у којој се српска Зета нашла између Бугарске 
и Византије, овај српски краљ постаће праобразац по-
тоњег избора кнеза Лазара Хребељановића. Владимир 
Ћоровић је можда претјеривао када је рекао да „поли-
тички значај кнеза Владимира очевидно није био ве-
лик: његов долазиће несумњиво од моралне вредности 
његове личности“ (Ћоровић 2005: 108) – јер не постоји 
ништа више „политичко“ него што је то трајно завјетно 
сјећање на краља-мученика. Зато не чуди паралела из-
међу Св. Краља Јована Владимира и косовског завјета 
кнеза Лазара Хребељановића. Или, како нам ту парале-
лу појашњава св. Николај Охридски и Жички:

„У историји српскога народа два човека сликају се, 
као свети Јован Крститељ, са две главе: са једном на ра-
мену и другом у руци. То су два света владара мучени-
ка: краљ Владимир и кнез Лазар. Обојица су посечени, 
и обојица су до дан данас остали живи. Управо то и оз-



Српски завјет за XXI вијек 27

начавају две главе, са којима их слике представљају. По-
сечена глава у руци означава њихову телесну, мученич-
ку смрт, а здрава глава на рамену означава бесмртност 
душе њихове...

Бог прослављао уз душу и тело праведника на тај 
начин, што је давао силу убијеном телу не само да не ис-
трули и не претвори се у пепео него чак да буде од целеб-
не помоћи живим људима. То је случај са оба ова српска 
кнеза мученика. Тела обојице њих сачувана су до дана 
данашњега, и то тело кнеза Лазара више од 500 година а 
тело краља Владимира више од 900 година. Њихове свете 
мошти нису сачуване кроз толике векове помоћу каквих 
спољашњих балсама него због унутрашњег балсама све-
те правде њихове, која је просахнула и кроз кости њихо-
ве.“ (Велимировић 2014а: 683)9

Милош Ковић (Ковић 2023: 47–51) дао је детаљан 
опис генезе завјетне свијести код Срба и прије Ко-
совске битке, расвјетљујући недвосмислену рецеп-
цију новозавјетних мотива већ у нашој предкосовској 
средњовјековној књижевности, кроз концептуализа-
цију Срба као „Новог Израиља“, али и кроз паралеле 
између Мојсија и Светог Саве (Доментијан) итд. Треба 
истаћи да су поред старозавјетних мотива присутни 
и темељни и они новозавјетни, христолошки. Такође, 
Ковић илуструје и критичку моћ завјетне свијести 
која је већ у данима након Косовске битке сагледа-
вала и гријехове, застрањења и тамне стране српске 
средњевјековне државе. Хришћанска историософија 

9	 О утицају св. Николаја Охридског и Жичког на актуелизацију 
завјетне свијести код Срба у раном ХХ вијеку в. Ковић 2020: 
36–41, нарочито у изузетно занимљивом контексту преношења 
идеје Завјета из српске мисли оног времена у мисао Томаша 
Масарика (поред свакако могућих калвинистичких надахнућа 
за једну „теологију Завјета“).



Дарко Ђого28

имплицитно дата у завјетној свијести подразумијевала 
је не само посвјешћење жртвено-христоликих момена-
та у немањићкој политичкој и друштвеној пракси већ и 
својеврсну етичко-корективну, опомињућу ретроспек-
цију наличја српске династичке историје.

Дакле, косовска етика није се напросто догодила већ 
је плод вишевјековног припремања српског народа за 
његову суочење са Великим Завјетом – даном и часом 
који је дошао на Видовдан 1389. године. Иако сваки на-
род стоји пред одсудним изборима и великим биткама, 
оно што је услиједило након саме битке знаменито је по 
свом трајном значењу – коначном уобличењу српског 
народа као завјетног народа, народа са одговором на 
питање о свом смислу у историји. У вјечитој дилеми да 
ли жртва кроз страдање осмишљава свијет или је свијет 
– поље бесмисленог страдања и пуке пројекције Моћи, 
српски народ је изабрао да вјерује у осмишљавајућу 
моћ жртвовања за Царство небеско као мјеру свог 
постојања. „Косовска битка је... сукоб неба и земље, 
бесмртног и смртног, пролазног и непролазног... Није 
ли то била борба између хришћанства и ничеанизма. 
Зар то није била борба истих начела, који се данас боре 
једно против другог“ (Велимировић 2014б: 392–393).  
Као начелни избор, Косовска битка је увијек присутни, 
надвременски догађај у коме се завјетна свијест сусреће 
са историјом мјереном из перспективе вјечности. 

Захваљујући изврсним истраживањима Радована 
Самарцића (Самарџић 1989; Самарџић 1990) и Милоша 
Ковића (Ковић 2023: 40–78) данас су нам сасвим јасни 
процеси који су након слома српских држава у позном 
средњем вијеку довели до оформљивања онога што на-
зивамо српском тј. видовданском завјетном свијешћу. 
Оно што је нарочито важно за потоње вијекове може-
мо окарактерисати као потпуну интеграцију култур-



Српски завјет за XXI вијек 29

не имагинације српског народа. Наиме, са нестанком 
средњовјековних српских држава, нестало је и темељ-
не разлике између „високе“ и „ниске“, „елитне“ и „на-
родне“ културе. Око манастира, старих, немањићких и 
оних саграђених у земљама у које су се Срби масовније 
досељавали, косовски еп и етос подједнако је надахњи-
вао свештенство, монахе, трговце, занатлије, сељаке и 
војнике на наде о ослобођењу од свих завојевача, ис-
ламских и западнохришћанских. Српска култура која 
никада није престала да, онолико колико су околности 
дозвољавале, његује и више културне регистре, писме-
ност, иконопис и сл, ипак се одржала захваљујући томе 
што су неписмене народне масе вијековима опстаја-
ле сањајући некадашњу славу српског Царства, али и 
живећи завјетно опредјељење за Царство небеско. На-
пуштање тог завјетног става, сна и стварности, култур-
не имагинације и реалности, водило је у превјеравање 
и постепено губљење националне свијести по себи. 
Врло је важно појмити завјетни кључ српског самоод-
ређења: није се наш „национални идентитет“ форми-
рао „око Завјета“ већ управо као Завјет. Наравно, као 
седиментна појава, српски национални идентитет да-
нас није одређен искључиво завјетном свијешћу али је 
бар тај класични српски идентитет каквим га познаје-
мо без Завјета немогућ. 

На жалост, оно што се српском народу догодило у 
ХХ вијеку – од осјећања „националне демобилизације“ 
1918. године преко геноцида у Другом свјетском рату и 
потоње комунистократије у многоме је умањило нашу 
виталност. Идејна лутања су оштетила нашу завјетну 
самосвијест. Са једне стране, након огромних стра-
дања и побједе у Великом рату, чинило се да је уједно 
косовски Завјет испуњен у историјском смислу и на-
диђен на идејном плану: југословенска идеја је можда 



Дарко Ђого30

настала као варијација на идеју сверпског уједињења 
али је са временом постала њен антипод. Геноцид који 
смо доживјели у Другом свјетском рату, управо због 
вјерности Завјету предака, нисмо успјели да разумије-
мо у завјетном кључу с обзиром да је православна вјера 
потиснута на маргине инсталацијом комунистичког 
режима. Додатну потешкоћу представљала су епохал-
на кретања ХХ вијека која је оприсутњавао, друштвено 
и политички реализовао комунистички режим након 
1945. Метафизика нихилизма, невјеровање у хришћан-
ску концепцију жртвеног смисла српског народа, до-
датно пропраћени идејно-политичким расапом СФРЈ, 
довео је српски народ на почетку XXI вијека у стање 
идејне дезоријентисаности, биолошке невиталности и 
дезинтеграције. Косовска завјетна свијест није нестала 
али њен интензитет се – по својим друштвеним резул-
татима – не може мјерити са оном прије 1918. године. 

Пред будућношћу: шта од нас захтијева 
и шта нам нуди косовски Завјет?

Обрисе онога што називамо српским тј. косов-
ском Завјетом могли смо да сретнемо већ у библијској 
историји и књижевности: Завјет јесте егзистенцијална 
и историјска позиција једног човјека и народа у којој 
он стоји према Богу а из те позиције проистичу његове 
обавезе (етички и богослужбени, обредно-литургијски 
код) али истовремено и посебна божанска брига за свој 
завјетни народ. Видјели смо да у сржи првог завјета 
– онога који Бог даје Ноју након Потопа – стоји и ви-
талистичка сила (парадигма „подизања сјемена“) али 
и човјекова основна, биолошка обавеза која тиме што 
бива укључена у Завјет престаје да буде прости „чин 
репродукције“ већ постаје испуњење божанског наума. 



Српски завјет за XXI вијек 31

„Подизање сјемена“ човјечанског рода, Аврама, дина-
стије Давидове уједно је божанско обећање и људски 
задатак.

Иако Завјет није пуко биолошко преживљавање 
(штавише: између биолошког преживљавања и етичког 
императива завјетна свијест јесте избор овог другог), 
завјетна свијест садржи и компоненту божанског бла-
гослова за рађање тј. садржи једну посебну „теолошку 
биополитику“ за коју можемо да видимо да је наро-
чито изложена опасностима на почетку XXI вијека, с 
обзиром на дуготрајне учинке позне двадесетовјеков-
не биополитичке сексуалне револуције која је засад 
умањила а пријети и да сасвим уништи сам опстанак 
српског народа. Ову виталистичку компоненту Завјета, 
која је можда до седамдесетих година ХХ вијека била 
„саморазумљива“ данас је неопхдоно снажно повезати 
са етичком компонентом. „Рађајте се и множите се“ је-
сте свеошшти благослов читавом човјечанству, али и 
посебна, завјетна заповијест која данас по себи постаје 
етички императив унутар културе смрти, егоцентриз-
ма, самоуништења некадашње европске цивилизације. 
Важно је примјетити да су сви завјети хијерархијски 
повезани на дијахронијски начин. Завјет биолошке об-
нове (рађања и множења људског рода и завјетног на-
рода) стоји као први, основни и најтемљенији завјет. 
Човјечанство и народ који не испуњавају тај завјет не 
могу на себе да преузму оне узвишеније завјете – само 
родитељство, уосталом, подразумијева и прву завјетну 
жртву коју је човјек позван да преузме. 

Наравно, актуелизацију виталистичке компоненте 
Завјета немогуће је учинити простом медијском репро-
дукцијом захтијева који би се понављали појединцу. 
Завјет подразумијева и ону суштинску, христолику и 
темељно хришћанску компоненту жртвовања унутар 



Дарко Ђого32

кога се налази смисао свог постојања унутар историје и 
Заједнице, а епохални токови, обиљежени постмодер-
нистичким етичким растакањем и релативизмом, код 
огромног броја људи сасвим су поунутрашњени, тако 
да им захтијеви за завјетним животом постају контра-
интуитивни и неразумљиви. 

Таква ситуација захтијева нове културне форме – 
поред оних из прошлости које ће издржати тест време-
на – како бисмо, упркос медијском и културном при-
тиску Мегалополиса, задржали културну имагинацију 
нашег народа, срж начина на који он посматра себе 
самога, свој смисао постојања, своју улогу у историји, 
могућност трансцеденције оног баналног и ефемерног 
у оно смислено и надвременско. Етички код Завјета не 
казује се искључиво кроз високу културу – историја 
нас је поучила да је завјетна мисао средњовјековне 
Србије и те како могла да се преточи у гусларски етос 
османског периода управо због синергије немањићких 
задужбина и народног духа. Данас, када српски народ 
у XXI вијек улази са разореним свим културним слоје-
вима – од високе преко црквене до популарне културе 
– одговорност коју остаци наше културне елите имају 
садржана је у покушају да се завјетна свијест преточи 
у све могуће културне форме, али на такав начин да 
оне не буду чисто декоративног карактера. Завјетна 
свијест обавезује па за њу није проблематично да ли ће 
се изразити кроз неку књигу, гусларско вече или пјесму 
Београдског синдиката, докле год је она у стању да са-
општи своју жртвено-мотивишући поруку. 

Ноторна је чињеница да су биополитичке и идео-
лошке странпутице српског народа оставиле теже по-
сљедице по његов духовни лик и опстанак него вије-
кови страних завојевача. Уздати се само на некакву 
есенцијалну отпорност баш као и предавати се апа-



Српски завјет за XXI вијек 33

тији значи предати се унапријед, одустати од Завјета и 
отпора који тај Завјет налаже. Углавном се предајемо 
или поуздању у аналогије са историјом („преживјели 
смо Турке, преживјећемо и ово“) или дижемо руке од 
Завјета. Међутим, историјске аналогије нису погодне 
за доба биополитичке аутоколонијалне окупације као 
што нећемо наћи излаз из мрака предајући се мраку. 
Зато немамо право ни на једно ни на друго. Завјет је 
живо присуство Бога у човјековом и народном по-
стојању. Ако нас је Бог већ учинио завјетним народом, 
наше је да прокрчимо пут Завјета и у сумрачно доба 
трансхуманизма. 

Библиографија:

Буловић 1989 – Иринеј Буловић, Косовски завет у светлости 
Новог Завета, Богословље, 1-2/1989, 1–9. https://sn.rs/xbgdx

Велимировић 2014а – Николај Велимировић, „Правда Све-
тог краља Владимира“, Сабрана дела, књ. VIII, „Мана-
стир Светог Николаја – Соко“, Шабац, 683–684.

Велимировић 2014б –  Николај Велимировић, „Пре и после 
Косовске битке“, Сабрана дела, књ. III, „Манастир Све-
тог Николаја – Соко“, Шабац,  392–394.

Владушић 2018: Слободан Владушић, Књижевност и комен-
тари – упутство за оружану побуну, „Службени глас-
ник“, Београд

Владушић 2023 – Слободан Владушић, Завет и Мегалополис, 
„Битије“, Нови Сад

Ђого 2023 - Дарко Ристов Ђого, Завјет и порицање – српско 
богословље или Мегалополис, Catena mundi, Београд

Јанковић 2015 –  Ђорђе Јанковић, Предање и историја Цркве 
Срба у светлу археологије, Кратак преглед од почетка до 
турске окупације, „Хришћанска мисао“, Београд

Ковић 2020 – Милош Ковић, „Масарик и Срби: политичке 
идеје“, Српска политичка мисао, 2/2020, 13–57.



Дарко Ђого34

Ковић 2021 – Милош Ковић, „Британско-руски односи као 
оквир политике Велике Британије према Србима (до 
Кримског рата)“,  Philosophоs – Philotheos – Philoponоs – 
Studies and Essays as Charisteria in Honor of Professor Bogol-
jub Šijaković on the Occasion of His 65th  Birthday, „Gnomon 
Center for the Humanities“- „Matica srpska – Društvo člano-
va u Crnoј Gori“, Belgrade – Podgorica, 2021, 966–992.

Ковић 2023 – Милош Ковић, „Косовски завет и национални 
идентитет  Срба“, Историја и предање – огледи о истори-
ографији и историји идеја, Catena mundi, Београд

Самарџић 1989 – Радован Самарџић, Идеје за српску исто-
рију, „Југославијапублик“, Београд

Самарџић 1990 – Радован Самарџић, Косовско опредељење, 
„Српска књижевна задруга“, Београд

Ћоровић 2005 – Владимир Ћоровић, Историја Срба, „Publik 
Praktikum“, Београд

Pedersen 1991 – Johannes Pedersen, Israel – Its Life and Culture, 
„South Florida Studies in the History of Judaism“, Atlanta

Quell 2006 – Gottfried Quell, „διατίθημι, διαθήκη“, Theological 
Dictionary of the New Testament, vol. II, „WM B. Erdmans 
Publishing Company“, Grand Rapids, 104–124.

Rahner Vorgrimler 2009 – Karl Rahner – Herbert Vorgrimler, 
Teološki rječnik, „Kartativni fond UPT“, Đakovo

Rebić 1996 – Adalbert Rebić, Središnje teme Staroza Zavjeta, 
„Kršćanska sadašnjost“, Zagreb

Zimmerli 2000 – Walther Zimmerli, Old Testament Theology in 
Outline, „T&T Clark“, Edinburgh



Српски завјет за XXI вијек 35

Darko Ristov Đogo

SERBIAN COVENANT FOR THE XXI CENTURY

Summary

The concept of the Covenant appeared already in the theol-
ogy and political self-understanding of ancient Israel. Although 
of unclear etymology and very rich theological semantics, it had 
a long-term influence on shaping the covenant consciousness of 
the Jewish people, and then on all those who accepted that her-
itage as their own. The paper describes the genesis of Covenant 
theology in biblical literature, points to various elements of Cov-
enant theology in the Old and New Testaments, and then draws 
concrete parallels with the history and self-concept of the Serbian 
people. At the end, an attempt is made to describe the possibility 
of the survival of covenant consciousness in the 21st century.

Key words: Covenant, berit, memory, sacrifice, culture, vi-
talism.





Слободан Антонић*
Универзитет у Београду
Филозофски факултет
Одељење за социологију

1

СРБИ КАО ЗАВЕТНИ НАРОД 
И ЗАЈЕДНИЦА СПАСЕЊА

Сажетак: У првом делу чланка реч је о етногенези 
Срба као заветног народа. Још од времена Светог Пав-
ла, сваки крштени народ је изабрани народ. Поврх тога, 
Срби су Косовским заветом склопили савез с Богом 
којим су се укључили у Божији план Спасења. Њихо-
ва је обавеза да у вери и идентитету опстану до Другог 
доласка Христовог. Захваљујући Завету, Срби су очува-
ли идентитет не само у вековима у којима нису имали 
државу, већ и у времену кад нису имали Цркву (као ин-
ституцију). У другом делу рада пореди се, најпре, завет-
на свест код Срба и Руса. Руси немају до краја развијен 
појам заветног народа, али имају развијену свест о својој 
хришћанској светско-историјској мисији. Поготово је 
ова свест дошла до изражаја с почетком рата НАТО про-
тив Русије у Украјини. Аутор указује и на појаву мањка 
заветне свести, па чак и на њено порицање, у делу сав-
ремене српске богословске мисли. На крају рада рези-
мирају се три обавезе које произлазе из заветног иден-
титета: 1. Сведочити Христа/истину; 2. Сачувати себе у 
истини (катехон) и пружити отпор злу, чак и по цену те-
лесне смрти; 3. Бити део заједнице спасења, али и радити 

*	 Редовни професор, santonic@f.bg.ac.rs, https://orcid.org/0000—
0002—5693—9952; чланак је део рада на пројекту Фонда за 
науку: Formation of Serbian identity and theoretical controversies 
concerning attempts of its deconstruction (FSITC 1561, 2023—
2025).

УДК 159.922.4(=163.41):316.344.42



Слободан Антонић 38

на унапређењу шанси да се сви спасу. У свим трима тач-
кама постоји мешавина партикуларизма и универзализма, 
уздизање из посебног у опште, уз очување посебности. То је 
нарочито присутно у трећој тачки, где је заједница спасења 
истовремено и средство спасавања свих. Тако хришћанска 
концепција заветног народа као заједнице спасења заправо 
нема ничег ексклузивистичког, већ је у суштини универза-
листичка и окренута целокупној екумени.

Кључне речи: Косовски завет, изабрани народ, 
хришћанско Царство, Византија, Русија, хришћански 
национализам

Заветна свест у неком народу, са социолошког 
аспекта, несумњиво да може бити покретачка снага у 
одређеним историјским, друштвено-политичким, деј-
ствима. Исидора Секулић каже да су Срби „народ у 
чијој је историји царство небеско одлучивало и у др-
жавној политици“.1 Она ово пише 1940. године, наго-
вештавајући, тако, узвике „Боље гроб него роб“ на ули-
цама српских градова, само годину доцније. А народно 
опредељење од 27. марта — са свим његовим страшним 
последицама, које укључују и апокалиптички хрватски 
геноцид над Србима 1941—1945.2 — учинак је управо 
снаге деловања заветне свести у српском народу. Из-
међу осталог и због те свести можемо да говоримо о 
далеко већем светско-историјском значају Срба него 
што је наша пука демографска величина.

1	 Исидора Секулић, Културни национализам: есеји и чланци; 
приредио Маринко М. Вучинић. Београд: Catena mundi, 2023, 
стр. 114.

2	 О карактеру овог геноцида – зашто је он хрватски, а не „усташ-
ки“ или „фашистички“ – исцрпније сам писао у свом раду 
„Идејна основа `продуженог геноцида` над Србима у Хрват-
ској“, у Савремено стање идентитета крајишких Срба, Нови 
Сад: Матица српска, 2021, стр. 123–144, https://sn.rs/kwsm6.



Срби као заветни народ и заједница спасења 39

Етногенеза Срба као заветног народа

Српски идентитет је у тесној вези с идејом Завета. 
Штавише, етногенеза Срба тешко да се може разумети 
без генеалогије Срба као изабраног, односно као завет–
ног народа.

Кад говоримо о Србима као изабраном народу ваља 
знати да, још од времена Светог Павла, сваки народ 
(ἔθνος) који је крштен постаје изабрани народ  (λαὸς) — 
у смислу да је од Бога позван у историјску службу и да 
се томе одазвао.3 Јер, по новозаветном схватању, иза-
брани народ више нису само Јевреји, већ сви хришћан-
ски народи као хришћански. 

Ово схватање почива на Првој саборној по-
сланици св. Петра: „А ви сте род изабрани, царско 
свештенство, народ свети, народ задобијен, да обја-
вите врлине Онога који вас дозва из таме на чудесну 
свјетлост своју; Који некад не бијасте народ (λαός), 
а сада сте народ Божији (λαὸςθεοῦ); који не бијасте 
помиловани, а сада сте помиловани“ (1 Петрова 
2:9–10). „Оно што је некада била ексклузивна при-
вилегија јеврејског народа, сада се проширила на 
све. Они којима је Посланица упућена сада су тај иза-
брани народ, народ Божији, сада је Бог све њих при-
грлио кроз Господа Исуса Христа. (...) Они који су 
некада били само ἔθνος, једни од народа, ван Савеза 
са Богом, сада у Христу постају ἔθνοςἅγιον, а да су 
притом и λαὸςεἰςπεριποίησιν — народ задобијен; са-
везништво које је имао некада јеврејски народ са Бо-
гом и тиме био λαὸς, сада се проширује на све, и сви 
у Новом Савезу којег је јемац сам Христос, постају 
народ задобијен. (...) Стварност јединствености јев-
рејског народа као лаоса Божијег се мења, тј. узраста 

3	 Милош Тимотијевић, Митови новије српске историје. Београд: 
Catena mundi, 2022, стр. 11—12.



Слободан Антонић 40

у реалност да то постаје сваки народ који исповеди 
Исуса као Господа“.4

А да су Срби истински изабрани народ после из-
весног времена је потврдила светородност готово 
целе династије Немањића. Дакако, и други народи 
имали су свете владаре, но мало њих је имало читаве 
династије. Лазарева жртва на Косову, те из ње произа-
шао Косовски завет — „само од 1390. до 1420. настало 
је десет култних списа о Лазару и Косову“5 — доврши-
ли су идеју хришћанског (изабраног) народа. Тиме је 
етногенеза Срба добила и свој кључни есхатолошки 
моменат. 

Срби су Косовским заветом, наиме, склопили „`са-
вез с Богом` који ће омогућити укључивање историје 
српског друштва у Божији план Спасења“.6 „Суштина 
првобитног Савеза је заједница којој је циљ спасење 
човека и света. Бог склапа савез са човеком (...) да би 
га водио ка спасењу“.7 Заправо, „смисао `Завета` (Ко-

4	 Лазар Павловић, „Прва Петрова Посланица 2, 4–10: кратко ег-
зегетско истраживање“, Српска теологија данас, 26. мај 2017, 
Београд: Православни Богословски Факултет, 2018, 106–118, 
https://sn.rs/l0mlb; стр. 115; 116. 

5	 Милош Ковић: „Косовски завет и национални идентитет 
Срба“, Уметничко наслеђе српског народа на Косову и Мето-
хији: историја, идентитет, угроженост, заштита, Српска 
академија наука и уметности, Београд 2019, http://skr.rs/znEV, 
стр. 113—141: 118.

6	 Тимотијевић, исто, стр. 17.
7	 Иринеј Буловић, „Косовски завет у светлости Новог Завета“, 

Богословље:часопис Православног богословског факултета у Бе-
ограду, год. 33/47 (1989), бр. 1-2, стр. 1-9, https://sn.rs/xbgdx; стр. 
3. „Првобитни савез“ Бога и човека склопљен је у Рају (исто, 
стр. 4). Када је пак реч о Израиљу, односно „Синајском савезу 
у време Мојсија“, „јасно нам је, у целом Старом Завету, да се 
суштина тог Савеза налази у речима: Ви ћете бити мој народ а 
ја ћу вам бити Бог“ (исто).



Срби као заветни народ и заједница спасења 41

совског, Светосавског) јесте (...) чување заједнице, да у 
сили своје вере и у свом идентитету опстане до Другог 
доласка Христовог“.8

Овде одмах треба рећи да средњовековна идеја о 
Србима као изабраном хришћанском народу у свом ос-
нову нема никакав етнички ексклузивитет, већ снажну 
димензију хришћанског универзализма — остварену 
напослетку у Душановој „мултиетничкој“ империји. 

„Дошав на свету територију источноримског 
хришћанског царства“, пише Дворниковић,9 Срби 
„примају византијско-хришћанску цивилизацију“, ус-
лед чега долази до „дубоке трансформације бивших 
словенских нордијаца“,10 Византинци су, наиме, себе 
сматрали „Римљанима” („Ромејима”, ῾Ρωμαῖοι), „али не 
толико у етничком или чисто правном смислу, колико 
у смислу вишег достојанства и помазања” — будући да 
„царска екумена у свом поретку садржи спасење као 
право, у вишем смислу речи”.11 Исту концепцију цар-
ства као опште заједнице спасења налазимо и код гибе-
лина (XII—XIII век): „Царство је универзална, натпри-
родна институција коју је Провиђење створило како би 
упутило људе према вечном спасењу”.12 

Међу балканским Словенима пак, „римску источ-
нохришћанску цивилизаторску идеју“ — Царства као 

8	 Тимотијевић, исто; моје истицање.
9	 Владимир Дворниковић, Душа Балкана: есеји и чланци, при-

редили Маринко М. Вучинић и Никола Маринковић, Београд: 
Catena mundi, 2023; овај део књиге из ког су наредни наводи 
писан је 1937; стр. 93. 

10	 Исто, 94.
11	 Јулијус Евола (Julius Evola, 1898—1974), Побуна против мо-

дерног света (Rivolta contro il mondo moderno, 1. изд. 1934, 2. 
проширено изд. 1969), прев. Дубравка Рајх, Чачак и Београд: 
Градац, 2010, стр. 54; исто и стр. 360.

12	 Исто, 54.



Слободан Антонић 42

заједнице хришћанског спасења — први прихвата бу-
гарски Симеон I (865—927),13 „у своје руке узевши 
царски барјак с божанском мисијом“.14 Затим се „кул-
турно-историјска — источнохришћанска идеја јавља у 
Срба“, па је с Душаном „куцно час да и Срби посегну 
за источно-римским хришћанским барјаком“.15 Тиме је, 
када је о Србима реч, „византијско-хришћанска држав-
на идеја у Душану доживела тријумф“,16 јер се „Цар Ду-
шан осећао `наследником цара Константина и других 
православних владара`“.17

„Поред престареле и поткопане Византије, крај од 
Татара заробљене Русије, поред раскомадане демора-
лисане Бугарске, српска је држава у 14. столећу понела 
барјак источног хришћанства. Душаново свето римско 
царство српске народности (...) само је кулминација и 
највиднији израз тог духовно-историјског процеса“.18

Тиме је, у византијском културном озрачју, идеја 
Срба као дела универзалног изабраног народа ојачана 
уздизањем српске државности у хришћанско Царство, 
да би се, после Косова, та идеја преобразила у нешто 
дефанзивнији и тврђи појам заветног народа.

Овде је нужно нагласити да су како идеја изабра-
ног народа, тако и доцније идеја заветног народа, уве-
ле Србе као народ у историју — у смислу да су од чи-
тавог народа направиле субјекат историје. Супротно 
неким парасоциолошким тврдњама — по којима су 
„Срби“ у доба Немањића наводно били само племићи, 

13	 Дворниковић, исто, 96—97.
14	 Исто, 97.
15	 Исто.
16	 Исто, 98.
17	 Исто, 99.
18	 Исто, 149; овај део Дворниковић је писао 1929.



Срби као заветни народ и заједница спасења 43

али не и сви сталежи/становници Србије19 — управо 
захваљујући концепту изабраног народа,20 „српска ду-
ховна елита изградила је и развила доктрину о српској 
државности за цео српски народ — како за племство, 
тако и за `работнике`“.21 

Доказ томе је да нестанак српског племства, у XV и 
XVI веку, није довео до расрбљивања становника Србије, 
већ је баш обичан свет наставио да носи државотворну 
мисао и идеју заветног народа даље кроз историју.

Заправо, заветна идеја била је, од XVI века надаље, 
једна од најважнијих стубова очувања српског народ-
ног идентитета. „Народи који су усвојили `Заветни` 
идентитет настоје да га сачувају истрајним издвајањем 
и одбијањем асимилације у иноверце“.22 Етноси који 
су сачували идентитет упркос вишевековном неприја-
тељском окружењу — Јевреји, Јермени или Етиопљани 
— то су успели управо захваљујући поседовању заветне 
свести.23

С друге пак стране, дуготрајна турска окупација ја-
чала је заветну свест Срба тако што је многобројним 
историјским невољама давала смисао. „Имамо потребу 
да историји дајемо смисао, нарочито када је злехуда и 
страдална, и то не само да бисмо били у стању да бру-
талност историје поднесемо, него и да бисмо могли да 

19	 Немања Kостић, „Свети Сава и национализам — проблеми 
критике извора и тумачења“, Истраживања национализма у 
Србији почетком 21. века: радови млађе генерације социолога, 
ур. Јово Бакић, Београд: Универзитет, Филозофски факултет, 
2021, https://sn.rs/gl24m, стр. 19—48: 33—36. 

20	 О поимању Срба као изабраног народа у доба Немањића виде-
ти опширније: Ковић, исто, 117—120. 

21	 Тимотијевић, исто, стр. 15.
22	 Исто, 20.
23	 Ковић, исто, 115.



Слободан Антонић 44

историју разумијемо и прихватимо“.24 „Уношење смис-
ла у историју омогућава да се трагика историјске ствар-
ности поднесе“, а управо је „религија култура давања 
смисла и правде жртви“.25 Тако је слом свих српских др-
жава и општа друштвена и културна регресија, која је 
Србе гурала назад у варварство, родила, као реакцију, 
хероизам отпора и идеју трпљења зарад више сврхе — 
културу Завета.26 

Међутим, заветна свест код Срба под Турцима није 
била само део религијске духовности. Она је својски 
натопила и остале „форме производње смисла“27 — пре 
свега књижевност, писану и усмену, а нарочито народ-
не песме, приче, пословице — заправо читаву усмену 
културу у Срба, од XVI па све до почетка XIX века.

Често се каже, и то с много права, да је Црква, тач-
није Пећка патријаршија (1557—1766), одржала народ-
ни идентитет Срба под турским ропством. Међутим, у 
једном важном историјском тренутку — крајем XVIII и 
почетком XIX века — целокупно српско становништво 
јужно од Саве и Дунава остало је без Цркве. Штавише, 
не само да смо остали без своје цркве као институције, 
већ смо у дословном смислу остали и без богомоља. Уочи 
устанка у Србији (1804), у просеку, на једанаест села тек 

24	 Богољуб Шијаковић, „Логос и агносиологија: фрагменти за 
једну теорију несазнања“, Књижевност, теологија, философија: 
тематско-проблемски зборник радова у спомен Милану Раду-
ловићу, уредници Милица Мустур и Кристијан Олах. Београд: 
Институт за књижевност и уметност; Фоча: Православни бого-
словски факултет Светог Василија Острошког, 2018, 17—30:27.

25	 Исто, стр. 28; 26.
26	 Владимир Дворниковић, Душа Балкана: есеји и чланци, при-

редили Маринко М. Вучинић и Никола Маринковић, Београд: 
Catena mundi, 2023, стр. 92—93.

27	 Исто, 26.



Срби као заветни народ и заједница спасења 45

једно је имало цркву.28 Значи, било је десет села без црк-
ве, а тек једанаесто је имало богомољу, затим опет десет 
села без цркве, па је тек онда долазило село са црквом...

Не само да је народ, јужно од Саве и Дунава, био не-
писмен, већ је и оно мало преосталих свештеника сла-
бо умело да чита и пише. Наводно, од тројице епископа 
(1831) ниједан није био писмен.29 Сеоски свештеници су 
живели у највећој беди: један западни путописац забеле-
жио је како је видео да свештеник корача на челу погре-
ба „с голим ногама до колена“, а други да је „наилазио на 
свештенике који су били напола голи и толико мршави 
да су будили силно саучешће оних који их гледају“.30

Па ипак, и кад су остали без Цркве, Срби су се оду-
прли акултурацији. Та маса неписмених сељака и одр-
паних свештеника није допустила дехристијанизацију 
и губитак народног идентитета. Штавише, успела је да 
неокрњеним сачува чистоту вере и народно име. Када 
је први руски конзул у БиХ, Александар Гиљфердинг 
(Александр Фёдорович Гильфердинг, 1831—1872), до-
спео 1857. међу тамошње Србе, записао је: 

„Стојећи у мраку манастира Дужи и слушајући мо-
литве као и код нас (у Русији — С. А.), окружен гомилом 
припростог света, чудновато одевеног, обријаних глава, 

28	 Стојан Новаковић, Устанак на дахије 1804: оцена извора, ка-
рактер устанка, војевање 1804 (с картом Београдског пашалу-
ка), Задужбина Илије М. Коларца, Београд 1904, http://skr.rs/
znEt, стр. 201.

29	 Латинка Перовић, „Политичка елита и модернизација у првој 
деценији независности српске државе“, Србија у модерниза-
цијским процесима XX века, ур. Латинка Перовић, Марија Об-
радовић и Дубравка Стојановић, Институт за новију историју 
Србије, Београд 1994, стр. 235—245: 243.

30	 Иво Андрић, Развој духовног живота у Босни под утицајем 
турске владавине, Свеске Задужбине Иве Андрића, год. 1, св. 1 
(јун 1982), стр. 6—258: 165.



Слободан Антонић 46

с црвеним капама у рукама, суморно сетног израза лица 
— света који на мене, туђина гледа као на рођеног брата, 
нехотице сам се питао: како се овај народ у удаљеном и 
непознатом крају Херцеговине, усред незнања, прогањања 
и искушења, одржао у крилу православне цркве?“31

Хиљфердинг даље примећује да су неписмени Срби, 
са свештенством које је у тој мери необразовано „да би 
се врло лако могло, из незнања, заразити лажном нау-
ком“, били потенцијално лака жртва кривоверја, пошто 
им је, због равнодушности туђинске управе, „свако мо-
гао прићи и пропагирати шта хоће“. „Шта је сачувало 
овај народ у чистој вери?“, питао се Хиљфердинг, да би 
затим одговорио да то може бити само чудновато ве-
лика „снага хришћанске љубави, која живи у народу“.32 

Међутим, прави одговор је — Завет преточен у 
живу народну културу, у народну књижевност. Одавно 
је примећено да кроз народне пословице, песме, при-
поветке, веје обиље хришћанских мотива, са посебним 
нагласком на есхатологију и сотериологију. Далеко 
најучесталија именица у Вуковим пословицама је Бог 
— који се помиње 303 пута, двоструко више од друге 
по реду човек (147 пута).33 Заправо, целокупно усмено 
стваралаштво Срба под Турцима било је својеврсни 
продужетак литургије — оквир без којег се не могу 
разумети дубоко новозаветни ликови попут Бано-

31	 Јован Б. Душанић, Срби Босне и Херцеговине у ХIХ веку: борба 
за слободу и уједињење, 2. изд. Catena mundi, Београд 2018, стр. 
171.

32	 Душанић, исто.
33	 Рајна Драгићевић, „Kонцепт Бога у Српским народним посло-

вицама“, Теолингвистичка проучавања словенских језика, ур. 
Јасмина Грковић Мејџор и Ксенија Кончаревић, стр. 71—87. 
Београд: Српска академија наука и уметности, 2013.



Срби као заветни народ и заједница спасења 47

вић Страхиње, мајке Јевросиме или младе Гојковице.34 
„Српска усмена књижевност је по свом унутрашњем 
духу и карактеру суштински православна“.35

Наш неписмени народ држао се, упорно, снопа ис-
тина и норми које је преносио с колена на колено — по-
пут Видовданске етике36 или Јевросиминог императи-
ва37 — ма колико то било тешко и тражило жртава. У 
средишту наше народне културе, а нарочито епике, на-
лазио се Косовски завет,38 кроз који је средњовековна, 
хришћанска Србија практично наставила да живи још 
500 година, чак дубоко у XX век, док су средњовековни 
владари и витезови доживљавани као живи преци — 
утемељивачи нације, државе и културе.39 

Дворниковић тако 1929. пише о „јединственој поја-
ви да готово цела стара средњовековна историја Ср-
бије живи још данас у директној традицији народа“.40 
Он каже како Немања, Душан или Лазар „и данас живе 
у непосредном осећању простог народа — без икаквог 
посредовања школе и историографије“, као „метафи-

34	 Саво Б. Јовић, Jеванђељски мотиви у епским народним песма-
ма: тумачења у настави; превод с енглеског Марија Јовић. Бе-
оград: Православна реч, 2017.

35	 Милан Радуловић, Српски културни образац и српска књижев-
ност Београд: Институт за књижевност и уметност; Фоча: Пра-
вославни богословски факултет Свети Василије Острошки, 
2015, стр. 96.

36	 Милош Н. Ђурић, Видовданска етика, Српско академско 
друштво „Његош“, Загреб 1914.

37	 Бошко Поповић, Увод у психологију морала, 2. изд. Научна књи-
га, Београд 1977.

38  „Косовске традиције чуване су у души; оне постадоше легијом 
и читавим душевним животом тих сточара и ратника, расутих 
по најљућем кршу који се уопште могао наћи на површини 
Балканског полуострва“; Дворниковић (1940), исто, 229.

39	 Коста Чавошки, Расрбљивање, Нови Сад: Orpheus, 2011, 22.
40	 Дворниковић, исто, 147.



Слободан Антонић 48

зичка, надвременска присутност“.41 Ми то доживља-
вамо као нешто саморазумљиво, али ради поређења, 
и Босна је имала своје владаре — но, „Твртко је остао 
само на пергаменту, жива га нема у души народној“.42 

То је, најпре, зато што су босански владари остали 
локални („национални“) државници, док су Срби с Ду-
шаном примили идеју Царства као кичме екуменског 
хришћанства. Оно што је ту најважније јесте да „носи-
лац идеје постаје читав српски народ“ и да се „српство 
осетило носиоцем спиритуалног хришћанског Истока“, 
због чега судар Срба и Турака више није био само на-
ционалан, већ и спиритуалан: „Србија, представница 
источног хришћанства, сударила се с турством, носи-
оцем ислама“.43 

Косовски завет се, заправо, и није могао одржати 
и у тој мери развити да, већ од цара Душана, српско 
племство није имало снажан осећај наднационалног, 
свеправославног позива. Народ је, онда када су нестали 
и Царство и племство, преузео идеју не само национал-
ног, већ и хришћанског отпора окупатору—некрсту.

Тај виши смисао резистенције Османлијама — 
који није било само на линији Србин—Турчин, већ и 
хришћанин—некрст, крштена душа—душманин, Не-
бески Јерусалим—Содома и Гомора44 — била је она 
битна разлика која је средњовековну Србију учини-
ла културно живом, а средњовековну Босну мртвом, 
објашњава Дворниковић. 

41	 Исто.
42	 Исто, 149.
43	 Исто, 150.
44	 „Падом за идеју (...) хришћански дух добива свој прави садр-

жај, постаје чист и слободан“. „То је оно најдубље испуњење 
идеје. То је смисао и етика Видовдана“; Дворниковић, исто, 151.  



Срби као заветни народ и заједница спасења 49

У формативној песми за народну рецепцију Косов-
ског завета Пропаст царства српскога општехришћан-
ски мотиви потпуно доминирају над националним. Ла-
зару се обраћа сама Богородица, с питањем „коме ћеш 
се приволети царству? /Или волиш царству небескоме? 
/Или волиш царству земаљскоме?“, уз назначење: „Ако 
л' волиш царству небескоме, (...) / сва ће твоја изгину-
ти војска, /ти ћеш, кнеже, с њоме погинути!“. На то кнез 
одлучно одговара: „земаљско је замалена царство, /а не-
беско увек и довека“, па се на основу тог избора на Ко-
сову разрешава и драма: „и погибе српски кнез Лазаре, 
и његова сва изгибе војска“, да би последња два стиха 
песме нагласила: „Све је свето и честито било, /и миломе 
Богу приступачно“. 

Лазар и Косовски јунаци, дакле, овде нису деловали 
само као Срби, већ и као Христови свети ратници, те 
су као Срби величанствено изгубили,45 али су као рат-
ници-свеци тријумфално надвладали душмане. Они су 
тиме задобили Спасење не само за себе, већ и за све своје 
потомке — све док Срби остану у вери и све док се држе 
Завета, чија је једна од језгровитих формулација дата у 
невероватном Јевросимином императиву: „боље ти је из-
губити главу /него своју огр´јешити душу“. То је суштина 
Завета — прво Спасење, па тек онда све друго.46

45	 Могло би се рећи да чувена јавка патријарха Данила III из 1392: 
„Боља нам је смрт у подвигу, него ли живот са стидом“ (Данило 
Бањски, „Слово о кнезу Лазару“, Стара српска поезија, записи 
и натписи, аренге, приредио Томислав Јовановић, едиција Де-
сет векова српске књижевности, књига 5. Нови Сад: Матица 
српска, 2013, стр. 87) — која се често узима као један од почета-
ка Косовског култа — више вуче на витешки појам части, него 
на хришћанску жртву. Али, даљим развојем Косовског завета 
превладала је управо његова хришћанска страна.

46	 Јован Мирић о Јевросимином императиву пише: „`Боље ти је 
изгубити главу него своју огријешити душу` — могу деловати 
чак и застрашујуће када схватимо да их, као аманет, сину је-
динцу преноси мајка, биолошка родитељица човека. Од мајке 
бисмо пре очекивали обрнут поредак вредности, да јој је зе-
маљски живот јединог детета изнад свега, изнад свих других 



Слободан Антонић 50

„Херојства без идеје и религије нема“, вели даље 
Дворниковић,47 док босански владари и племство — да 
се вратимо на питање „зашто Лазар а не Твртко“ — нису 
имали ту велику идеју. „Они су бежали од жртве“, каже 
Дворниковић, „они се не хтедоше `небескоме приво-
лети царству`“.48 Отуда данас народ пева о Душану и 
Лазару, а Твртка и његове велможе нико и не помиње. 

Управо ова „косовска метафизка“, како то зове 
Исидора Секулић,49 која је нас Србе усмерила „да се 
усредсредимо у бићу, језику, моралу и Богу“,50 родила 
је и наш данашњи осећај да „Косово нити је престало, 
нити је нестало, нити ће икада — док је нас“.51 Стога 
и уверење неких савремених хришћанских писаца да 
је концепција нације у Срба заправо спасењска,52 од-

вредности, укључив и сопствени живот. Ипак, и мајка Јевро-
сима и Богородица (у песми Пропаст царства српскога — С. 
А.) моралне вредности истине, правде и универзалног до-
стојанства претпостављају вредности живота“; Јован Мирић, 
„Ратови у царству земаљском“, Јагње Божије и звијер из безда-
на: философија рата, зборник радова с другог богословско—
философског симпосиона у дане светих Кирила и Методија, 
уредили Радош М. Младеновић и јерођакон Јован (Ћулибрк), 
Светигора, Цетиње 1996, стр. 191—202, https://sn.rs/jvvuv: 198.

47	 Исто, 152.
48	 Исто.
49	 Секулић, исто, стр. 83; ове странице су писане 1940.
50	 Исто.
51	 Секулић (1934), исто, 15.
52	 „Три су различита концепта нације: романски концепт нацију 

разумева као свакодневни плебисцит, у германском контексту 
националну припадност одређују крв и тло, а у словенском кон-
тексту нација се везује за појмове месијанизма и спасења. (...) Код 
Руса и код Срба овај увид је добио карактер месијанизма“ (Радош 
Младеновић [1961], „Национализам и рат“, Јагње Божије и звијер 
из бездана: философија рата, зборник радова с другог богослов-
ско—философског симпосиона у дане светих Кирила и Методија, 
ур. Радош М. Младеновић и јерођакон Јован [Ћулибрк], Светиго-
ра, Цетиње 1996, https://sn.rs/ee81k, стр. 213—218: 213; 217).



Срби као заветни народ и заједница спасења 51

носно да је повесни задатак српског народа „да есха-
толошким сведочењем Косовског Завета подсећа свет 
на Царство Небеско као смисао историје“,53 те да смо 
стога један од малобројних, преосталих народа који 
„задржавају зацарење сина погибли“.54 Међу неким на-
шим савременим хришћанским мислиоцима постоји 
чак осећај да живимо у „жаришту онтолошке драме 
светске историје“,55 да „Бог нешто хоће од нас“,56 однос-
но да смо као народ у неком смислу „богоизабрани“.57

Заветни народи као заједнице Спасења

О духовној сродности и заједничкој историјској 
судбини Срба и Руса написао сам омању књигу којој 
сам дао назив Два заветна народа: Руси и Срби.58  
Међутим, Олег Солдат је на једној конференцији Ан-
дрићевог института (2023) упозорио да су Руси за-
право тек од Срба сазнали да су заветни народ. „А и 
када реферишу о идеји заветног народа, они то раде 
преко Срба“, каже он.59 Нешто слично ми је следеће 

53	 Матеј Арсенијевић (1966), „Православље и рат“, Јагње Божије и 
звијер из бездана, стр. 219—235: 225, изворно истицање.

54	 Ранко Гојковић (1967), интервју, у: Милана Бабић, „Русија је 
срушила седам ̀ империја зла`”, Нови Стандард, 24. април 2021, 
https://sn.rs/5fg98.

55	 Светислав, Пушоњић (1975), Идоли поробљеног света: огледи, 
есеји, сведочанства, Виогор, Београд 2019, стр. 25.

56	 Исто, стр. 102; Пушоњић каже да нам „Бог дошаптава шифре и 
поруке“ (104), те стога ваља „упрегнути цело своје биће да бисмо 
разумели Божију вољу, а затим дух и мишице да је испунимо“ (102).

57	 Пушоњић, нав. дело, стр. 24.
58	 Београд: Catena mundi, 2022, https://sn.rs/pqrsm.
59	 Олег Солдат, „Случај Д—1960.2“, излагање на научној конфе-

ренцији Одјељења друштвених наука Андрићевог института 
Култура поништавања и поништавање културе: српски „слу-
чај“, Андрићград, 27. јуни 2023, https://sn.rs/tpftd, 10:02 и даље.



Слободан Антонић 52

године потврдила и Јекатерина Јакушкина (Екатерина И. 
Якушкина), с Московског државног универзитета „Ло-
моносов“. Она ми је казала да, као филолог-србиста, има 
проблем када тај појам треба да представи Русима.60

Међутим, ако Руси немају изграђен појам завет-
ног народа, они ипак себе већ петсто година виде као 
народ са светско-историјском мисијом. Посреди је, 
најпре, заветна мисао о Русији као трећем Риму — не 
у смислу новог универзалног (светског) царства, већ 
као последње одбране хришћанства.61 Та мисао је из 
Филотејеве посланице, упућене 1523. године, у тре-
нутку, дакле, када више нема ни једне слободне пра-
вославне државе — осим Русије: 

„Видиш ли, изабраниче Божији, да су неверници по-
топили сва хришћанска царства, ...да су сва хришћанска 
царства дошла до свога краја и да је преостало једино 
царство нашег господара, које је, према пророчким књи-
гама, Римско царство. Јер: два Рима су пала, трећи стоји, 
а четвртог неће бити“.62 

То значи: „стари Рим је пао због губитка вере, нови 
Рим због губитка побожности и савеза с Латинима, а 

60	 Било је то на међународном семинару Српско-руски културни 
мостови, у Андрићевом институту, 15. новембра 2024, у Ан-
дрићграду.

61	 Наталија Нарочницка (Наталия Алексеевна Нарочницкая, 
1948—), Русија и Руси у светској историји, (Россия и Русские 
в мировой истории, 2005), превела с руског Ксенија Трајковић, 
Београд: Српска књижевна задруга, 2008, стр. 124.

62	 Павел Кузенков, „`Трећи Рим`: од есхатологије до политичког 
мита“, Одељење за спољне црквене послове Московске патријар-
шије, 4. април 2021, https://sn.rs/1mr00; Александр Гольдберг, 
„Три `послания Филофея`: опыт текстологического анализа“, 
Труды отдела древнерусской литературы, 1974, т. 29, стр. 68—
97, https://sn.rs/xaomz.



Срби као заветни народ и заједница спасења 53

ако руски народ не сачува православље — четвртог 
Рима неће бити“.63

На основу те традицијe и руска идеја је некако увек 
била повезана с одређеним видом хришћанске есхато-
логије. Као што каже В. Соловјов (Владимир Сергеевич 
Соловьёв, 1853—1900) у Руској идеји (1888): „Идеја неког 
народа није оно што тај народ сам мисли о себи у време-
ну, већ оно што Бог о том народу мисли у вечности“.64 По 
Соловљеву, „истинска национална идеја“ неког народа, 
„вечно је утемељена у Божијем плану“. Реч је о

„позиву — што је посебна идеја коју мисао Божија по-
ставља за свако морално биће, појединца или народ, 
а која се открива свести овог бића као његова врхов-
на дужност — та идеја делује у свим случајевима као 
стварна моћ“. А „руски народ је хришћански народ и, 
следствено томе, да би се спознала права руска идеја, 
не може се постављати питање шта ће Русија учини-
ти кроз себе и за себе, већ шта треба да уради у име 
хришћанског принципа, који она прихвата, а у корист 
целог хришћанског света, чији је део и она сама“.65 

У посебну хришћанску мисију Руса веровао је и 
Иван Иљин (Иван Александрович Ильин, 1883—1954), 
који је приметио да су Руси један од народа способних 
за стваралачки чин у светској историји, будући да су 
као народ „добили дарове Светога Духа“.66 Руски хеге-
лијанци пак и данас верују у светско-историјску мисију 

63	 Нарочницка, 125.
64	 Владимир Соловьёв, Русская идея (1888), интернет издање, 

https://sn.rs/mwppc. 
65	 Исто.
66	 Иван Александрович Ильин (1883—1954), Собрание сочинений 

в десяти томах, Москва, Русская книга, 1996, т. 1, https://sn.rs/
cyska, стр. 325.



Слободан Антонић 54

Руса, као реализацију Хегеловог „Божијег плана“67 — 
будући да, према Хегелу: 

„светска историја је истинска теодицеја, оправдање 
Бога у историји — сазнање да оно што се догодило и 
што се свакога дана догађа не само да није без Бога већ 
и да је у суштини његово дело“.68

Олег Јуријевич Сумин (Олег Юрьевич Сумин), један 
од главних савремених руских хегеловаца, сматра да су 
Руси у доба социјализма преузели светско-историјску 
идеју о успостављању господства ума над друштвом и 
глобалним дешавањем.69 При томе, ум треба схватити 
„као хришћански апсолут“,70 који се у свом највишем 
конкретном светско-историјском облику оваплоћује 

67	 „Бог управља светом, садржај његовог управљања, испуња-
вање његовог плана јесте светска историја“; Георг Вилхелм 
Фридрих Хегел, Философија историје; с немачког превео 
Божидар Зец. Београд: Федон, 2006, стр. 45. Хегелов дуали-
зам светско-историјске законитости и Божије воље веома 
подсећа на Спинозин дуализам природни закони—Божија 
воља: „Када кажемо да се све збива према природном закону 
или закону о управљању Божијем, значи да говоримо исто“ 
(Барух де Спиноза, Теолошко политички трактат; превео 
Бранко Б. Гавела. Београд: Култура, 1957, стр. 35). „Сила 
природе уствари је само божанска сила и моћ, а божанска 
моћ је сама суштина Божијег бића“ (исто, стр. 73). „Што год 
се дешава, збива се по вољи Божијој“ (исто).

68	 Хегел, исто, стр. 516.
69	 „Русија је, као субјективно најспремнија, преузела на себе ово 

велико и тешко бреме — да буде светски гласник новог обли-
ка, да буде народ који би био довољно луд (безумным) да по-
куша да оствари у сопственој историји ново схватање онога 
што је умно“; Олег Юрьевич Сумин, Гегель как судьба России, 
Краснодар: ПКГОО Глагол, изд. проект Университет, серия 
Классическая философия: тексты и исследования, 2005, https://
sn.rs/6r0p1, стр. 31.

70	 Исто, 11.



Срби као заветни народ и заједница спасења 55

управо „на словенској територији“.71 Но бољшевици, по 
Сумину, нису разумели, или пак нису желели да прихва-
те, Хегелов концепт „превазилажења“ (Aufhebung) као 
очувајућег претварања у ново. Зато су друштвено-еко-
номску рационалност покушали да заснују на ништењу 
религије, због чега је њихов пројекат пропао. Јер, кому-
низам је био општост без Бога, али истински умна Русија 
је Бог који је општост и општост која је Бог. Зато, с ос-
лобођеним хришћанством (након 1990) и с историјским 
искуством покушаја реализације умног поретка (у со-
цијализму), Руси и њима блиски Словени доиста су сле-
дећи светскоисторијски народ72 — а после Кине, Индије, 
Египта/Персије, Грчке, Рима, Западне Европе и САД.73

Тиме се Сумин заправо само надовезао на Достојев-
ског и његову варијанту словенофилства као светско- 
-историјске службе Руса и Словена у корист целог чо-
вечанства. Јер словенофилство, за Достојевског, није 
партикуларно, а још мање антизападно становиште, већ  
жеља да се унапреди како Европа, тако и целокупна еку-
мена:

„Словенофилство означава, осим уједињења Сло-
вена под вођством Русије, духовни савез свих оних који 
верују да ће наша велика Русија на челу уједињених 
Словена, целом свету и читавој европској цивилиза-
цији рећи своју велику, нову здраву реч какву свет до 
сада није чуо. Та реч ће бити речена у корист читавог 
човечанства, уједињеног у нови, братски светски савез 

71	 Исто, 13.
72	 Исто, 9; 14.
73	 Када гледамо ређање „некадашњих светскоисторијских наро-

да“ , тврдио је Хегел, видимо да „светска историја иде од истока 
на запад“ (Философија историје, исто, 57; 123); видети о томе 
више у: Слободан Антонић, „Смена светскоисторијских наро-
да“, РТ Балкан, 3. септембар 2024, https://sn.rs/ck9j0.



Слободан Антонић 56

чије се начело скрива у словенском генију, а у првом 
реду у духу руског народа“.74

Украјински рат у Русији је оживео осећање историјске 
мисије ове државе и народа, па и као катехона — оног 
који, самим својим постојањем, на светоскоисторијском 
(есхатолошком) плану „задржава“ наступ „последњих 
времена“. Такође је рат са НАТО у Украјини витализовао 
и идеју Русије као дефанзивног хришћанског царства, 
последњег уточишта хришћанства наспрам апостатског 
Запада.75 Јер, посматрано из угла Филотејевог руског За-
вета, а у светлу рата НАТО против Русије у Украјини, За-
пад нам се открива не само као постхришћанско друштво, 
већ и као својеврсни врхунац апостасије.76 Отуда „значај 
успостављања руског православног утврђења за читав 
хришћански свет“.77 Рат у Украјини није ништа друго до 
напад отпадничког (апостатског) Запада на последњу 
хришћанску тврђаву. Као што каже Дугин: 

„На уласку у Нови век, Запад је одбацио хришћан-
ство и почео да гради свет без Бога и против Бога. (...) 
СВО је верски рат у најдубљем и најнепосреднијем смис-
лу.  Ово је прави свети рат, какав се води против побуње-
них демона — против цивилизације демона. Русија себе 
мора да спозна као Свету Русију. Бити Рус значи бити 
позван у последњу битку на крају времена, стати на стра-
ну Бога против ђавола“.78 

74	 Фјодор Михајлович Достојевски, Дневник писца 1877—1881, 
превео Мирко Ђорђевић. Љубљана: Партизанска књига; Бео-
град: Издавачко-публицистичка делатност, 1982, стр. 237—238.

75	 О томе сам опширније писао у својој књизи Украјински рат — 
буђење Царства, Београд: Catena mundi, 2023, https://sn.rs/04tjt, 
стр. 37—43.

76	 Нарочницка, исто, 96—97.
77	 Исто, 528.
78	 Александар Дугин, „Руска идеологија и цивилизација антихри-

ста“, Geoполитика.ру, 9. новембар 2022, https://sn.rs/g60sh.



Срби као заветни народ и заједница спасења 57

Видимо, дакле, како се елементи уверења у свет-
ско-историјску мисију Русије мешају са хришћанском 
есхатологијом, чинећи динамичан амалгам који би мо-
гао бити језгро својеврсног руског завета.  

Осим српског и руског, као заветни народи често се 
спомињу и јеврејски и грчки народ. Олег Солдат, међу-
тим, мисли да је заветност код Јевреја и Грка доживела 
ентропију — пре свега код Јевреја због њиховог ексклу-
зивизма, због ког су изгубили осећај за општост.79 Што 
се других православних народа тиче, Солдат сматра да 
„унутар НАТО пакта није могуће православље — Буга-
ри и Румуни су доказ тога“.80 За саме Грке пак код нас 
има мишљења да су престали да буду заветни народ не 
кад су изгубили Цариград, већ кад су напустили идеју 
да треба да се у њега врате. Дарко Ђого пише:

„Грци су на самом почетку ХХ вијека у много чему 
личили на Србе: били су завјетни народ, окренут `вели-
кој идеји` ослобођења Константинопоља и уједињења 
цјелокупног хеленског рода. Слом у `великој катастро-
фи`, тј. Грчко-турском рату, као и низ значајних догађаја 
(побједа националиста али и интеграција у геополитич-
ки Запад у грађанском рату, успон и слом пуковничке 
хунте, коначна побједа народног језика, `димотики-ја`, 
над њиховим `славјаносербским`, `катареусом`... нагло 
и диктирано прелажење на нови календар...) — све то је 
остављало низ посљедица на грчко Православље“.81

Међутим, ваља имати на уму да концепција о завет-
ним народима не само да није данас раширена82 међу 

79	 Солдат, исто, 10:54 и даље.
80	 Исто, 20:10; 21:45.
81	 Дарко Ђого, „Православље или смрт“, РТ Балкан, 27. јули 2024, 

https://sn.rs/5v32y.
82	 Олег Солдат каже да идеја заветности готово да не постоји у 

хришћанској светској литератури; исто, 11:25.



Слободан Антонић 58

све малобројнијим хришћанским друштвима,83 већ чак 
и код народа у којима несумњиво постоји заветна свест 
налазимо на њено оспоравање. Дарко Ђого у својој књи-
зи Завјет и порицање (2023) пише да и међу српским 
хришћанима „релативно малобројне присталице вје-
ре у `зло национализма` у епископату и свештенству“ 
— но који „заузимају проминентне положаје на епи-
скопским и професорским катедрама“84 — „углавном 
одбацују или не познају феномен завјетне нације“.85 
Такву позицију он назива „теолошким аутошовиниз-
мом“,86 односно „теологијом аутошовинизма“.87

Премда је професор Ђого у овој својој књизи свес-
но избегавао да помиње имена, није потребно некакво 
нарочито познавање овдашње богословске литературе 
како би се уочили представници таквог мишљења. Тако 
је Владан Перишић објавио текст „Да ли нација може 
бити хришћанска, а црква национална“,88 у коме фак-
тички одречно одговара на оба ова питања. Он се пита 
„шта се догађа с мојом националности када приступим 
цркви — да ли ће она остати и бити спасена, или ће пак 
бити поништена?“,89 а затим одговара: 

83	 О пројекту/процесу дехристијанизације савремених друштава 
видети више у мојој књизи Демонтажа културе: прилози за 
социологију српског друштва, Београд: Catena mundi, 3. изм. и 
прош. изд. 2024, https://sn.rs/ctpqy, стр. 15—35.

84	 Дарко Ристов Ђого, Завјет и порицање: српско богословље или 
мегалополис. Београд: Catena mundi, 2023, стр. 55.

85	 Исто, стр. 14.
86	 Исто, стр. 15—16.
87	 Исто, стр. 17.
88	 Vladan Perišić, „Is it Possible for a Nation to be Christian and for 

the Church to be National?“, Philotheos, vol. 15 (2015), pp. 232—
239; српски превод: Владан Перишић, „Да ли нација може бити 
хришћанска, а црква национална“, Теологија.нет, 22. март 2024, 
https://sn.rs/84shq.

89	 Perišić, исто, стр. 239.



Срби као заветни народ и заједница спасења 59

„Чини ми се да би нација могла (што није исто што и 
требало) да остане у цркви исто колико и друге природ-
не (плаве очи, риђа коса итд) и вештачке (одређени језик, 
одређена култура итд) особине, под условом да мом но-
вом идентитету не доприноси суштински. Нација може 
остати, али она не би требало да има никакву суштинску 
улогу у мом хришћанском животу“. Јер, „главно је пи-
тање од кога све друго зависи: да ли ја заиста живим у 
Христу или не?“.90

Према Перишићу, све што смета животу у Христу 
мора бити превазиђено: 

„нација би требало да буде превазиђена. (...) Ако су 
природне разлике (на пример између мушког и женског) 
превазиђене у Христу, колико више треба да буду пре-
вазиђене неприродне разлике, попут разлика између на-
ција?“91

Јасно је да се у оваквој концепцији хришћанства 
врши редукционизам вере на „живот у Христу“, однос-
но на апстрактан однос верник—Христос, при чему 
се до затајности потискује идеја Спасења, као крајњег 
циља хришћанског живота. А спасење је, за човека као 
друштвено биће, у реалном свету далеко лакше уко-
лико се одвија у заједници спасења, него као борба 
усамљеног/апстрактног појединца.92 

Вебер указује да је реформација довела до раски-
да с идејом колективног спасавања душе, односно до 

90	 Исто, 239.
91	 Исто.
92	 „Не само што важи став: имам моралне и духовне тежње, дакле 

Бог постоји; већ важи и став: ми смо повезани у друштву, да-
кле Бог постоји“; Чарлс Тејлор, Доба секуларизације, с енглеског 
превели Слободан Дамњановић и Слободан Дивјак, Београд, 
Службени гласник и Албатрос плус, 2011, стр. 54.



Слободан Антонић 60

напуштање идеје религиозног братства живота и ли-
тургије.93 У том смислу би се могло рећи да су неразу-
мевање па и одбацивање идеје заветног народа у делу 
нашег савременог богословља, као и борба против 
„утицаја токсичног (српског – С. А.) национализма 
на цркву“,94 показатељи својеврсне протестантизације 
дела српске богословске мисли.

И Вукашин Милићевић спада у оне наше теологе 
који сматрају да је „проблем број један српског друштва и 
цркве национализам“. Он истиче да је не само „веома опас-
но што црквени људи често говоре у категоријама којима 
се служе националистички политичари“, већ каже и ово: 
„Када би наше друштво било појединац који је дошао код 
мене да се исповеди, мислим да би ми рекао да туче своју 
жену, а ја бих му одговорио да престане да пије. Брља којом 
је опијено наше друштво зове се национализам“.95

Међутим, заветни народ као братство спасења 
може се схватити и као једна од димензија различитих 
заједница спасења — од којих је најважнија, али не и 
једина, свакако Црква. У склопу историје као догађања 
спаса96 и народи могу бити део Божијег плана. Мени се 

93	 Макс Вебер, Протестантска етика и дух капитализма, пре-
вод с немачког Ника Милићевић, Београд: Филип Вишњић, 
2013, стр. 218. и даље.

94	 „Владан Перишић који је, говорећи о проблемима у друштву и 
самој цркви, истакао да је проблем који се у посљедње вријеме 
не може занемарити, проблем, како је рекао, превеликог и пре-
токсичног утицаја национализма на цркву“; М. И., „Осми сим-
посион `Теологија у јавној сфери` отворен данас у Требињу, 
Радио Требиње, 12. децембар 2024, https://sn.rs/hu26y.

95	 Vuk Z. Cvijić, „Ispovest docenta Bogoslovije, Vukašina Milićevića, 
nakon četiri godine ćutanja: Ovde moćnici poseduju savest ljudi“, 
Radar, 22. mart 2024, https://sn.rs/y8cni.

96	 Карл Левит (Karl Löwith 1897—1973), Свјетска повијест и до-
гађање спаса, (Weltgeschichte und Heilsgeschehen: Die theologi-



Срби као заветни народ и заједница спасења 61

пак, као социологу, чини да умни план спасења свака-
ко може да садржи и коришћење различитих заједница, 
између осталих и народа, као веома важних братстава 
спасења. Соловјов скреће пажњу да Христос, у својој по-
следњој речи апостолима — „Идите, дакле, и научите све 
народе крстећи их у име Оца и Сина и Светога духа“97 
— „признаје постојање и призвање свих народа“, што 
Соловјов тумачи тако да „хришћанска истина потврђује 
непроменљиво постојање нација и права национално-
сти“,98 и као део Божијег плана спаса. Иван Иљин опет 
каже да „национално осећање не само да не противуре-
чи хришћанству, него од њега добија свој виши смисао и 
утемељење“, нарочито зато што су „дарови Светога Духа 
даровани сваком народу“.99 Штавише, према Иљину, 
„хришћанска култура на земљи остварива је управо као 
национална култура, због чега национализам не подле-
же осуди, него радосном и стваралачком примању“.100

Збраност људи у народе, сматра Иљин, део је Бо-
жије промисли, а мноштвеност народа богатство је 
врта Божијег.

„Мисао да се угаси та многоликост хвале, да се разо-
ри то богатство историјског врта Божијег, да се све сведе 
на мртав једнолики калуп, на `униформу`, на једнакост 

schen Voraussetzungen der Geschichtsphilosophie), прев. Марио 
Вукић, Аугуст Цесарец и Свјетлост, Загреб и Сарајево 1990, 
стр. 30, ф. 2.

97	 Матеј, 28: 19.
98	 Соловьёв, Русская идея, исто.
99	 Иван А. Иљин, У потрази за праведношћу: хришћанско-поли-

тички есеји о историји, друштву и култури; приредио Вла-
димир Димитријевић; с руског превео Владимир Јагличић. 
Цетиње: Светигора, 2001. (руски текст: https://sn.rs/fa7h2), стр. 
156.

100	 Иљин, исто, стр. 157.



Слободан Антонић 62

песка, на безличност после духовне разноликости која је 
у свету већ просијала, могла би да се роди само у болес-
ној души, од злобних, завидних грчева, или у мртвом и 
слепом мудријашењу“.101

У том смислу Иљин чак говори о „хришћанском 
национализму“ — при чему он реч „национализам“ 
користи у значењу у ком ми данас употребљавамо реч 
„патриотизам“. Он каже да је такав

„национализам уверење и страствено осећање, исти-
нито по својој бити и драгоцено у стваралачком смислу: 
— да је мој народ добио дарове Духа Светога; — да их 
је примио својим нагонским чувствилиштем, и на свој 
начин их стваралачки преобразио; — да је као последица 
тога његова снага изобилна и призвана на велика, кул-
туротворна дела у будућности; — да зато мом народу 
приличи `самопоуздање` (самостояние), као залог вели-
чине (Пушкин), и независност национално—државног 
постојања“.102 

Такав „национализам је воља за стваралачки процват 
народа у даровима Духа Светога“.103 Уопште, „истински 
национализам није мрачна, антихришћанска страст, 
него духовни огањ, који човека узводи према жртвеном 
служењу, а народ духовном процвату“.104 Сам хришћан-
ски национализам је за Иљина „усхићење од созерцања 
свог народа у плану Божијем (восторг от созерцания 
своего народа в плане Божием), у даровима Његове Бла-
годати“, што наравно укључује и „бригу и тугу за свој на-
род, ако народ није на висини тих дарова“.105

101	 Исто, 158.
102	 Исто, 159.
103	 Исто.
104	 Исто.
105	 Исто.



Срби као заветни народ и заједница спасења 63

Иљин истиче да „при правилном поимању нацио-
нализма, религијско осећање и национално осећање не 
откидају се једно од другог и не супротстављају се једно 
другом — него се стапају и образују некакво животно 
стваралачко јединство“.106 Код таквог, охристовљеног на-
рода, „све постојање и сва историја се осмишљавају као 
самостално и самосвојно служење Богу: примање даро-
ва Светога Духа и увођење истих у националну културу“. 
Иљинов „хришћански национализам“ истовремено је и 
универзализам, будући да „хришћански национализам 
живот свог народа и достојанство свог народа преме-
рава религијским мерилом: идејом Бога и Христа, Сина 
Божијег“, а „управо то премеравање хришћанског наци-
оналисту учи (...) наднационалном сагледавању људске 
васељене и васељенском братству људи“.107

Закључак

Овај кратки преглед различитих облика заветне 
свести могао би се завршити увидом у три обавезе које 
произлазе из заветног идентитета:

1.	 Сведочити Христа/истину;
2.	 Сачувати себе у истини (катехон) и пружити 

отпор злу, чак и по цену телесне смрти;
3.	 Бити део заједнице спасења, али и радити на 

унапређењу шанси да се сви спасу. 
У свим тачкама, као што се може уочити, постоји 

мешавина партикуларизма и универзализма, узди-
зање из посебног у опште, уз очување посебности. То 
је нарочито присутно у трећој тачки, где је заједница 
спасења истовремено и средство спасавања свих.

106	 Исто, 161.
107	 Исто.



Слободан Антонић 64

Као што је већ примећено, „за рану Цркву спа-
сење уопште није резервисано само за крштене — 
они који приме крштење обавезују се да раде на 
спасењу свих“.108 Јер, „на хришћанима је да помо-
гну људима да схвате да Христос долази за све“.109 
Као што се каже у Првој посланици Тимотију Св. 
апостола Павла, „Бог хоће да се сви спасу и дођу 
у спознање истине“ (1. Тим. 2, 4), те кад се у Оче-
нашу вели „Нека буде воља Твоја и на земљи као 
и на небу“, то значи да сваки хришћанин активно 
учествује у Божјој вољи да се сви спасу.110

Срби као заветни народ спасавајући себе, у 
једном важном смислу, спасавају и све друге, „чу-
вајући целину и саслужујући Творцу“.111 Тешко је и 
лепо бити део тог народа.

Slobodan Antonić

SERBS AS A COVENANT PEOPLE 
AND COMMUNITY OF SALVATION

Summary

The first part of the article deals with the ethnogenesis of the 
Serbs as a covenant people. Ever since the time of St. Paul, every bap-

108	 Оливије Клемен (Olivier L. Clément, 1921—2009), „Пакао и 
заједница светих“, с енглеског превео Давор Сантрач, Бокатин 
дијак, год. 13, бр. 24, стр. 173—193; реч је о завршном поглављу 
(4.5, 296—308) његове књиге The roots of Christian mysticism: 
texts from the Patristic Era with commentary, Hyde Park, New York: 
New City Press of the Focolare, 2013, https://sn.rs/a8461; навод је 
на стр. 173 српског превода. 

109	 Исто, 174.
110	 Уп. Јован Касијан, Обраћања 9, 20; Клемен, исто, 188.
111	 Бранислав Матић „Записи с дрвљаника“, Бокатин дијак, год. 

13, бр. 24, стр. 195—213: 202.



Срби као заветни народ и заједница спасења 65

tized nation is a chosen nation. On top of that, the Serbs made an 
alliance with God with the Kosovo Covenant, by which they joined 
God's plan of salvation. It is their obligation to survive in faith and 
identity until the Second Coming of Christ. Thanks to the Covenant, 
the Serbs preserved their identity not only in the centuries when they 
did not have a state, but also in the time when they did not have a 
Church (as an institution). The second part of the paper first com-
pares the covenant awareness of Serbs and Russians. Russians do not 
have a fully developed concept of a covenant nation, but they have 
a developed awareness of their Christian world—historical mission. 
Especially this awareness became more noticeable with the start of 
the NATO war against Russia in Ukraine. The author also points to 
the appearance of a lack of covenant consciousness, and even its de-
nial, in part of Serbian theological thought. At the end of the work, 
three obligations arising from covenantal identity are summarized: 
1. To bear witness to Christ/the truth; 2. To preserve oneself in the 
truth (katechon) and resist evil, even at the cost of bodily death; 3. 
To be a part of the community of salvation, but also to work to im-
prove the chances of everyone being saved. In all three points there 
is a mixture of particularism and universalism, an elevation from the 
particular to the general, while preserving particularity. This is espe-
cially present in the third point, where the community of salvation 
is at the same time a means of saving everyone. Thus, the Christian 
conception of the covenant people as a community of salvation ac-
tually has nothing exclusivist, but is essentially universalistic and ori-
ented towards the entire ecumenism.

Key words: Kosovo covenant, chosen people, Christian 
Empire, Byzantium, Russia, Christian nationalism.





Душан Достанић*
Институт за политичке студије
Београд

1

ЗАВЕТ И СЛОБОДАРСТВО 
У ДЕЛУ ЖАРКА ВИДОВИЋА

Сажетак: Аутор се у чланку бави односом између 
слободарства и завета у делу Жарка Видовића. Конста-
тује се да се српска политичка традиција често изједна-
чавала са слободарством односно јунаштвом, при чему 
се као референтна тачка најчешће узима Косовски бој. 
Аутор затим даје примере другачијег разумевања српске 
политичке традиције, где се критички говори о јунаштву 
и српству, односно где се наглашава повратак светом 
Сави. Пратећи ту линију мисли аутор стиже до Жарка 
Видовића и његовог схватања српског народа као завет-
не заједнице. Аутор показује да прихватање Видовићевог 
разумевања завета са собом носи и конкретне политич-
ке последице, односно захтева нов поглед на догађаје из 
српске нововековне прошлости.

Кључне речи: Завет, политичка традиција, слободар-
ство, јунаштво, црква, Жарко Видовић

Српство и слободарство

У литератури која се бави српском политичком тра-
дицијом, односно српским политичким обрасцем често 
се среће констатација да су Срби слободарски народ. За 

*  Научни сарадник, dusan.dostanic@ips.ac.rs

УДК 821.163.41.09:39Видовић Ж.



Душан Достанић68

ову прилику згодно је цитирати проф. Милана Матића 
који примећује да су готово сви значајнији писци и 
истраживачи српске традиције и српског колективног 
менталитета истицали „слободарску државотворност 
уз спремност на жртве, демократске особине у Динара-
ца и Шумадинаца, уз индивидуализам, отпор самодр-
жављу и осећање за правду и праведност у друштву 
и држави, као упадљиве црте саставнице српског по-
литичког духа“.1 Полазећи од одређења српске нацио-
налне идеје као идеје самобитности2 односно као жеље 
да се „буде свој на своме“ стиже се до слободарства и 
борбеног духа отпора као „изразитих црта српске по-
литичке традиције“,3 да би се потом констатовало да 
су слободарство и борбени дух један од услова, мада 
не и довољна подлога, демократског духа и ментали-
тета.4 Тако се успоставља веза између слободарства и 
демократичности, која се појачава позивањем на епску 
баштину као једну од особености српске политичке 
традиције. Стога се каже да су гусле и епска предања 
„пре свега један типично динарски и српски начин по-
литичке социјализације“.5

Тај херојски моменат истиче и Владимир Дворнико-
вић када каже да је „српски самоникли косовски култ“ 
нешто као „засебна варијанта хероизованог хришћан-
ства“.6 На другом месту Дворниковић је одређенији: 
„Косовски култ, култ погибије и пораза, чудан и не-
појмљив за обично схватање, постаје средиштем и но-

1	 Милан Матић, О српском политичком обрасцу, Београд 2000, 
стр. 123. 

2	 Исто, 30
3	 Исто, 62
4	 Исто, 63
5	 Исто, 81
6	 Владимир Дворниковић, Борба идеја, Геца Кон, Београд, 1937, 

стр. 16.



Завет и слободарство у делу Жарка Видовића 69

сиоцем историјске симболике. Тај култ постаје народ-
ним религиозним култом, почиње да врши животну 
функцију религије и постаје моралном кичмом народ-
ног виталитета.“7 Наравно, Дворниковићево схватање 
је комплексније и он зна да без идеје нема истинског 
хероизма. 

Овим су у грубим цртама дате контуре једног мо-
гућег тумачења српске идеје где се српство своди на 
слободарство и динарски хероизам, романтизовани 
отпор странцима, те на урођени демократизам. Грубо 
речено, косовски завет се у оваквом тумачењу заврша-
ва са гуслама. И док је професор Матић умео да препо-
зна негативне стране овако схваћене српске традиције 
истичући динарску виолентност, частољубље, плахо-
витост, лаковерност, подложност манипулацијама, 
самопрецењивање, еуфоричност, склоност неслогама 
и рајетински менталитет као наличје српске идеје, код 
једног броја других аутора ова негативна страна се пре-
виђа и игнорише. Тако се косовски завет сматра дру-
гим именом за етику отпора, при чему није јасно у име 
чега се пружа отпор, односно у чему се састоји његов 
смисао. Пада у очи да у оваквим тумачењима религиоз-
ност игра подређену улогу, односно да се она јавља као 
некакав додатак слободарству, што достиже врхунац у 
слици цркве која „стоји уз свој народ“. 

Посматрана из те перспективе црква, дакле, само 
прати народ и не противи се народним тежњама. У нај-
бољем случају она може да их артикулише. У интерпре-
тацији Драгише Васића Срби на концу и „нису веома 
религиозан народ“. „И оно што је још најмање тачно, 
а то је: да је религијско веровање играло првенствену 

7	 Исто, стр. 78.



Душан Достанић70

улогу у њиховим акцијама.“8 Борба за веру је код Ва-
сића само друго име за борбу за слободу вере, однос-
но она је заправо борба за слободу и национално име. 
Тако он даље тврди да „југословенска историја не по-
знаје пример религијског конфликта у правом смислу 
те речи,  јер све што је узимало такав карактер беше 
у основи политичко и национално неслагање.“9 Поред 
тога, Васић пише да је религиозно осећање за Србе зна-
чило „женско“ осећање, односно да су сматрали да није 
„довољно мушки бити јако окупиран тим осећањем и 
они су били непријемчиви за сваку религијску хипо-
кризију.“10 Тако према Васићу изгледа да су Срби рели-
гиозност остављали да се њоме „забављају“ под старе 
дане и о празницима.

Динарско православље према светосављу

Да је могуће и другачије тумачење српске идеје види 
се на примеру Владимира Вујића који у чланку Повра-
так Сави светитељу објављеном у часопису Свето-
савље, органу студената православног богословског 
факултета у Београду, 1934. године настоји да свето-
савље одвоји не само од Доситеја и просветитељства, 
већ и од Његоша. Јер, док према Вујићу, доситејевски 
приступ „баца Саву у рационализам XVIII века“ ње-
гошевско тумачење баца га у „револуционарни наци-
онализам XIX.“11 Вујић већ ту уочава да је његошевско 

8	 Драгиша Васић, Карактер и менталитет једног поколења, 
Просвета Београд, 1990, стр. 43.

9	 Исто, стр. 43–44. 
10	 Исто, стр. 44.
11	 Владимир Вујић, „Повратак Сави светитељу“, Владимир Вујић, 

Од Шпенглера до светог Саве. Огледи, разговори и полемике, 
Жагор, Београд, 2013, стр. 196.



Завет и слободарство у делу Жарка Видовића 71

схватање драго онима чије православље не иде даље од 
српства. Његошево уздизање јунаштва као пута за цар-
ство небеско Вујић оцењује као паганско, као некакву 
нашу верзију Валхале, која са изворним смислом све-
тосавља нема много везе. 

Поред тога он инсистира да су такви назори су-
протни од Савиних назора и назора народа. „Не треба 
никада заборавити како је сам историјски замах спојио 
уједно цркву као ослободилачко народно оруђе са кар-
бонарским, либералистичким, назорима оних који су у 
националном ослобођењу гледали само, ипак, прву на-
прслу карику, прво разбијање.“12 Ослобођење које на-
ступа након националног је ослобођење човека од све-
га што га везује као образ Божји, да би се затим човек 
обоголичио и иставио себе као јединог и као све. Дру-
гим речима, тврди се да је ослободилачки ентузијазам 
који је истекао из његошевског приступа православљу 
несвесно отворило врата богоборачком либерализму, 
са свим његовим последицама. Укратко, Вујић држи да 
и панонско доситејевско и његошевско динарско, хе-
ројско, национално тумачење представљају одступање 
од светог Саве и његове цркве, односно одступање од 
хришћанства и православног предања. Стога уместо 
ових погрешних тумачења Вујић предвиђа повратак 
Сави као светитељу. 

Вратимо ли се на питање односа између заветне и 
слободарске идеје видимо да за Вујића ту не само да не 
постоји поклапање, већ да је оно бунтовно, херојско, 
национално и слободарско, односно то „специфично 
динарско православље“13 у ствари препрека за схва-
тање истинске заветне мисли, јер Саву хезиасту, аскету, 

12	 Исто, 199.
13	 Исто, 199.



Душан Достанић72

подвижника и човека царства небеског жели да пре-
окрене у Саву „силника на коњу, у оклопу, са мачем“, 
односно у политичког и националног вођу, мисионара 
државе, дипломату и династу.14 У његошевском сло-
бодарству мисао о човеку надвладала је мисао о Богу. 
Стога је за Вујића Његошева религиозност сва у естет-
ским пантеистичким мотивима и сва у диму пушака, 
севу јатагана и сечи противника.15 Ту је, дакле, у жижи 
идеологија племена, а не доживљајност Бога, пре пла-
ховита херојска самодопадљивост него кроткост пред 
Богом. Поједностављено казано и Доситејево просве-
титељство и Његошево слободарство представљају два 
различита пута који оба воде ка одвајању човека од 
Божјег поретка. 

Према томе, уколико је заветна заједница, како 
пише Видовић, заједница људи са Богом,16 односно 
уколико су Срби народ светог Саве, народ који је све-
ти Сава ујединио у духовну заједницу Логоса, онда су 
оба пута о којима говори Вујић, и деистички и пан-
теистички заправо супротстављени завету и заветној 
мисли. На овом месту није од одлучујуће важности да 
ли је Вујићево тумачење Његоша исправно, нити да ли 
му се могу учинити битне замерке. Оно што је важно је 
раздвајање завета од пуког јунаштва и слободарства, и 
то је оно на чему Вујић инсистира, посебно када истиче 
захтев за повратком светом Сави.

Да Вујић није био усамљен у оваквом схватању све-
дочи управо Жарко Видовић који је у једној телеви-
зијској емисији о Милану Кашанину изјавио да је Ка-

14	 Исто, 200.
15	 Исто, 200.
16	 Жарко Видовић, „Црква – извор и упориште заветне нације“, у 

Жарко Видовић, Историја и вера, Завод за унапређивање об-
разовања и васпитања, Београд, 2009, стр. 55.



Завет и слободарство у делу Жарка Видовића 73

шанин сматрао да је вредно пажње само оно што има 
свој континуитет и у том континуитету свој идентитет, 
а да је устанак као подвиг, сматрао скандалом као и ре-
волуцију, додуше нужним скандалом, али да се томе 
скандалу не посвећује превише пажње. „То је нужно 
зло, мора да се обави, али немојте ми о устанку, ни о 
епским песмама, немојте ми о гуслама…“ Пред Каша-
нином се није говорило о ратним подвизима и ратној 
слави Србије, али јесте о Доситеју, св. Сави и Иви Ан-
дрићу.17 Познато је да је Видовић седамдесетих година 
прошлог века припадао оном ужем кругу пријатеља 
Милана Кашанина са којима се он састајао и разгова-
рао два пута недељно,18 те не може бити сумње да је био 
врло добро упознат са Кашаниновим погледима. 

Тако, по Видовићевом сведочењу, ни за Кашанина 
епски, бунтовнички и устанички моменат није пред-
стављао доминантан чинилац српског идентитета, а 
Срби нису народ чија се традиција може свести на сло-
бодарство и гусле, јер испод тога постоји један важнији 
континуитет који опстаје упркос устаничким и рево-
луционарним ломовима. Заборав тог континуитета 
учинио би да Србија не би била у стању да буде осло-
нац Срба од Америке до Аустралије. Тако су веза са на-
слеђем средњег века и споне са византијском културом 
важније од битака за слободу, јер је без промишљања 
прожимања српске и византијске културе немогуће 
поимање српске особености, прошлости и будућно-
сти. „Доста више приче о слављењима херојских дела 
устаника, били они Краљевић Марко, Карађорђе или 
не знам већ ко“ – преноси Видовић Кашанинове речи, 
закључујући да је Кашанин био „аутентично конзерва-

17	 https://www.youtube.com/watch?v=4vLL4DxHaoI
18	 Радован Поповић, Аристократ духа. Животопис Милана Ка-

шанина, Матица српска, Нови Сад, 2016, стр. 166.



Душан Достанић74

тиван човек“.19 Сумирајући Кашанинове ставове, Видо-
вић изражава жаљење што ти „лековити ставови“ нису 
дошли до изражаја на нивоу академије наука или наци-
оналног програма обнове српског народа. 

У том смислу је ипак потребно подцртати да не 
може бити сумње у Кашанинова снажна национална 
осећања. Уосталом, он сам говори да се код њега пре 
свих развило морално и национално осећање, које је 
добио у родној кући предака, док га се савременици 
сећају као човека заокупљеног националним мислима, 
односно као човека необично јаког осећања „духовног 
јединства нације“.20 Ипак, за Кашанина национално, 
оно проистекло из српског средњег века (цивилизација 
српска)21 није било исто што и гусларско, па он дивећи 
се Дучићу као „великом мајстору говора“ и његовим 
„господским“ песмама могао казати: „То је поезија. До-
ста је гусала и опанака.“22 И Владета Јеротић констатује 
да је Кашанин са заносом причао о средњовековној 
Србији, те да „воли да истакне господство, моћ и ин-
телектуалну и духовну супериорност њених тадашњих 
владара (Немањића).“23 У истом моменту споменути су 
духовна и интелектуална супериорност, моћ и господ-
ство.

По питању значаја континуитета нема сумње да по-
стоји слагање између Кашанина и Видовића, будући да 
је за Видовића историја „живот једне заједнице која у 

19	 О Кашаниновом „аристократском конзервативизму“ податак 
остављају и други савременици који су га добро познавали. 
Поповић, Аристократ духа. Животопис Милана Кашанина, 
стр. 176.

20	 Поповић, Аристократ духа, стр. 7, 37, 160.
21	 За Кашанина није било „универзалне културе“, него је постоја-

ла само већа или мања национална култура.
22	 Поповић, Аристократ духа. стр. 161.
23	 Исто, стр. 170.



Завет и слободарство у делу Жарка Видовића 75

континуитету, кроз векове, чува свој идентитет… као 
да нема смрти ни времена смрти! Људи умиру, али ду-
ховна заједница живи.“24 Самим тим је револуција и све 
оно што прокламује нови почетак, заправо, тежња да се 
промени историја. Зато је Видовић  сматрао да комуни-
зам и револуција пресецају историју (предање и кон-
тинуитет) нације, и чак, избацују нацију из историје.25 
Према томе, тек би отклањање комунизма и револуције 
значило повратак у историју. Наравно, ово се не односи 
само на комунистичку револуцију, већ у српском слу-
чају то нужно значи и отклањање југословенства. 

Жарко Видовић и заветна мисао

Да ли је и у коликој мери Жарко Видовић познавао 
Вујићево дело, да ли је информације о њему добио из 
друге руке, у овом моменту се не може са сигурношћу 
рећи. Међутим, иако Вујић не говори о завету који је 
код Видовића централни појам, паралеле и сличности 
у мишљењу између њих двојице не могу се превидети, 
посебно када је у питању однос према слободарству. 
Наиме, и Видовић настоји да заветну мисао раздвоји 
од епског слободарства. „Битно је, дакле, да је Завет 
Срба црквени и монашки (и свештено-поетски, литур-
гијски), а не епски, народни, гусларски!“26 Гуслар, пак, 
може бити заветни тек онда када се са нивоа епског 
уздигне на трагедијски, литургијски односно црквени 

24	 Жарко Видовић, „Нација, монархија и демократија (између 
Карла Великог и Св. Саве)“, у Жарко Видовић, Историја и вера, 
Завод за унапређивање образовања и васпитања, Београд, 
2009, стр. 166.

25	 Видовић 2009, стр. 203.
26	 Жарко Видовић, „Српски Завет“, у Жарко Видовић, Историја 

и вера, Завод за унапређивање образовања и васпитања, Бео-
град, 2009, стр. 74.



Душан Достанић76

ниво. Стога Видовић песме косовског циклуса види 
као заветне, а не епске. Према Видовићу, епско, дакле 
племенско и паганско схватање историје и национал-
не заједнице – насупрот црквеном, заветном и свето-
савском било је после пада српске државе оживљено 
под утицајем азијатизма турске власти и супарништва 
племена и потурица.27 Он такође додаје да под утицајем 
западног просветитељства и метафизике наша држав-
на елита напушта завет и предаје се култу јунаштва.28 
Да јунаштво није исто што и завет Видовић ставља до 
знања када примећује да тај исти култ гаји и Сатана у 
побуни против Бога. Према томе, ако је и Сатана ју-
нак, он јунаштво тражи и од човека, па човек јунаштво 
може да покаже и у савезу са Сатаном.29 Укратко, хе-
роизам, пркос и инат нису исто што и морал, односно 
осећање дужности према заједници.

Другим речима за Видовића јунаштво и слободар-
ство имају смисла само кроз цркву и чим јунаштво 
престане да буде црквено, оно се лако преобраћа у 
срамоћење српског народа у епско које је паганско, 
па и сатанско, јер јунаштво лишено смисла постаје 
оружје зла.30 Према томе, да би јунаштво имало смис-
ла оно мора бити благословено Христом, или како 
је из друге перспективе приметио и Дворниковић 
„хришћанска идеја давала је дух борбе и постамент 
херојства.“31 Стога и он уме да уочи разлику између 

27	 Жарко Видовић, „'Бог се драги на Србе разљути…'“, у Жарко 
Видовић, Историја и вера, Завод за унапређивање образовања 
и васпитања, Београд, 2009, стр. 300–301.  

28	 Видовић, „'Бог се драги на Србе разљути…'“,, стр. 301.
29	 Исто, стр. 302.
30	 Жарко Видовић, „Шта је то Светосавски Завет?“, у Жарко Ви-

довић, Историја и вера, Завод за унапређивање образовања и 
васпитања, Београд, 2009, стр. 367.

31	 Дворниковић, Борба идеја, стр. 82.



Завет и слободарство у делу Жарка Видовића 77

етике Видовдана и освете која је за њега хајдучка и 
арнаутска етика.32

Сагласно томе, оно што према Видовићу заветну 
заједницу сабира и држи на окупу није јединство јези-
ка, нити војничка част, буне, устанци против неприја-
теља, чак ни закон, заклетва или дата реч, већ „вера 
која је благодат“.33 Другим речима, заједница настаје, 
држи се и обнавља из вере, а вера је узајамно поверење 
људи, засновано на поверењу у Бога.34 „Српска нација је 
заједница, као ‘коло око цркве’ како каже Вук Мићуно-
вић у Горском вијенцу“.35 Још одређеније речено, српску 
нацију није створила Немањићка држава, него Српска 
православна црква.36 Отуда следи да ако заједнице нема 
без вере, онда се ни обнова заједнице не може очекива-
ти без обнове вере као нужног предуслова. Код Видо-
вића је вера схваћена као човекова егзистенција и она 
човеку даје осећање смисла. 

Тако он каже да је жива душа српског народа култ 
светог Саве, односно присуство његовог лика у души 
Срба. Стога, према Видовићу, од снаге тог култа зависи 
и српска судбина. „Сила Срба није ни епска, ни војна, 
ни хајдучка, ни јуначка – све је то површно и колебљи-

32	 Исто, стр. 82.
33	 Видовић, „Српски Завет“, стр. 81
34	 Жарко Видовић, „Демократија и нација“, у Жарко Видовић, 

Историја и вера, Завод за унапређивање образовања и вас-
питања, Београд, 2009, стр. 229. Такође види: Жарко Видовић, 
„Како је могућа обнова нације?“ у Жарко Видовић, Срби у Ју-
гославији и Европи, Caten Mundi, задужбина Жарко Видовић, 
Београд, 2018, стр. 111.

35	 Жарко Видовић, „Крајина – завичај српске нововековне нацио-
налне идеје“ у Жарко Видовић, Срби у Југославији и Европи, Caten 
Mundi, задужбина Жарко Видовић, Београд, 2018, стр. 154.

36	 Жарко Видовић, „Да ли је континуитет Југославије оправдан“ 
у Жарко Видовић, Срби у Југославији и Европи, Caten Mundi, 
задужбина Жарко Видовић, Београд, 2018, стр. 163.



Душан Достанић78

во, у поразу склоно превари, унијаћењу! – него само за-
ветна… А то је сила култа Светога Саве, аутокефалне 
Цркве!“37 Према томе, јунаштво и слободарство не само 
што је колебљиво и несигурно, него са собом носи и оно 
самопрецељивање, лаковерност и подложност манипу-
лацијама што су све оне особине које Матић спомиње 
као негативне. То другим речима значи да без заветног 
темеља слободарство и јунаштво губе могућност снала-
жења, односно да нација лишена завета губи политичке 
оријентире. „Лишени свести Завета, нисмо знали одакле 
нам прети опасност по опстанак.“38 Такође, према Ви-
довићу, епско-војничко схватање нације не само да није 
заветно, него је основи страног порекла. Оно је код нас 
дошло не само под утицајем Запада, него и самих Руса.39

Зато је према Видовићу свако друго заснивање на-
ције осим на Христу „утопијско и таква нација се рас-
пада“, о чему најбоље сведочи „распад секуларизоване 
српске нације у Југославији“, засноване на утопијским 
основама, коју су стварали устанци и побуне.40 Другим 
речима, слободарство и јунаштво овде излазе као не-
сигуран темељ. Нацији која слави историју ратова и 
устанака, народноослободилачких борби и хајдучије у 
духу побуне против Бога, односно горде и непослушне 
индивидуе недостаје везивно ткиво и она се разлаже. 
Тако се према Видовићевом мишљењу и српска нација 
распада у историји уколико није „духовно вођена ели-
том“, то јест свештенством.41 Уколико се прихвати да 
без повратка завету нема обнове нације, онда то значи 
да ни без стварања нове монашко народне елите нема 

37	 Видовић, „Српски Завет“, стр. 77.
38	 Исто, стр. 93.
39	 Исто, стр. 79.
40	 Видовић, „Шта је то Светосавски Завет?“, стр. 371.
41	 Исто, стр. 372.



Завет и слободарство у делу Жарка Видовића 79

обнове. Такође, уколико је завет основа нације та ели-
те би морала бити монашка, а не јуначка, будући да је 
црква чувар завета. У томе треба тражити смисао Ви-
довићеве речи да су логораши српска елита. Другим ре-
чима, за Видовића Срби нису хајдучка нација.

Између Вујића и Видовића упадљиве су и разлике, 
које се у првом реду тичу тумачења Његошевог дела. 
Наиме, за Видовића Његош није представљао епског 
песника већ истинског чувара завета. Његова трилогија 
Луча микрокозма, Горски вијенац и Лажни цар Шћепан 
Мали се посматра као израз косовског завета, дакле за-
ветна, а не епска поезија. Стога је према Видовићу Гор-
ски вијенац погрешно схваћен, што се не односи само на 
Вујића, већ и друге интерпретаторе. То није драма осло-
бодилачке борбе, нити је у првом плану „истрага поту-
рица“.42 У првом реду је питање смисла, а код Његоша су 
игумани (Стефан и Теодосије) они који су решење пи-
тања о смислу.43 Штавише, игуман Теодосије Мркојевић 
се као чувар завета противи и јунацима и залуђеном на-
роду. Зато Лажни цар Шћепан Мали, у Видовићевој ин-
терпретацији, представља Његошев обрачун са епским 
менталитетом и пример шта бива од заједнице која се 
одвоји од Христа и остане само са јунаштвом и гуслама.

Политичке последице 
Видовићевог схватања завета

Из овог схваћеном разликовања слободарства и за-
вета проистичу конкретне политичке последице и оне 
су такође јасно изведене и назначене у Видовићевом 

42	 Жарко Видовић, „Његошева трилогија“, у Жарко Видовић, 
Историја и вера, Завод за унапређивање образовања и васпи-
тања, Београд, 2009, стр. 111.

43	 Исто, стр. 146.



Душан Достанић80

делу. Јер уколико је заветно прворазредно у односу на 
оно слободарско и херојско, онда како пише Видовић 
позивајући се на увиде једног српског непријатеља, Ива 
Пилара, „суштину и снагу опстанка Срба не чини ни 
држава, ни војска, ни ратне победе, ни језик, него само 
култ Светога Саве, који је суштина Завета Срба!“44 То 
свакако не значи да војска је безначајна, него да су за 
српски опстанак завет и црква као чувар завета важ-
нији од војске и државе које такође морају бити свесне 
заветне мисли и без те подлоге остају у најмању руку 
несигурне, јер нема „светости војске која није народна, 
ни светости народа ако то није Црква!“45 У време Пећке 
Патријаршије српска црква је народ из трију царстава 
уједињавала у целину заветног народа, јер се лишен др-
жаве народ одржао као црква.46

Према томе, земаљске границе не могу поделити 
заветну заједницу. То другим речима значи да заветна 
заједница не престаје да постоји нестанком државе или 
војске, јер војска и држава нису створиле заједницу. 
Она може нестати тек нестанком цркве – заједнице са 
Логосом. Није, дакле, страхота у поразу, ни у немоћи 
војне силе, а у надмоћи светске силе и технике која нас 
понижава, већ је за Видовића истинска страхота „ако 
у томе поразу губимо и веру која је сила саме Историје, 
јер нас вера – упркос нашој савременој немоћи и по-
разу – сабира у Небески народ (надсветовни), то јест у 
Цркву, заједницу са Христом, Небеским царем.“47 На 

44	 Видовић, „Српски Завет“, стр. 77.
45	 Исто, стр. 80.
46	 Видовић, „'Бог се драги на Србе разљути…'“, стр. 301.
47	 Жарко Видовић, „Владика-песник и визија историје као црк-

вено-народне саборности“, у Жарко Видовић, Историја и вера, 
Завод за унапређивање образовања и васпитања, Београд, 
2009, стр. 148.



Завет и слободарство у делу Жарка Видовића 81

другом месту Видовић понавља ову мисао: „Ако нам 
и униште земаљско царство јединствену српску држа-
ву, одржаћемо се и обновићемо је, јер имамо заветну 
заједницу, Небеско царство која је изнад земаљског, већ 
више пута рушеног!“48 Као што је већ казано, без вере 
у Бога и поверења у Бога, отпада и поверење међу љу-
дима, и заједница престаје да постоји. Стога, војска у 
крајњој линији има снагу и морал док то добија од црк-
ве. Сведено на формулу заветна нација може опстати 
и без државе и војске, али држава не може преживети 
само са војском лишеном вере.

Раздвајање заветне мисли од култа јунаштва под-
разумева код Видовића и диференциран однос према 
Европи. Разуме се само по себи да Видовић није заго-
варао прикључивање Европској унији. Штавише, код 
њега је већ рано присутна изражена и утемељена скепса 
према тада још увек Европској заједници.49 Међутим, то 
ипак не подразумева принципијелно супротстављање 
Европи које би долазило из повређеног поноса или не-
какве жеље за осветом. Према његовим речима „кључ 
за спас Србије (као и Русије) не може бити никакав 
‘источни’ (антиевропски) блок, који, уосталом, ни не 
постоји: неће га ни Русија. Кључ је Европа (‘од Гибрал-
тара и Атлантика до Урала’ по речима генерала де Гола). 
Али Европа аутентична, која мора да се врати својим 
(хришћанским медитеранским) коренима. За ту Евро-
пу, Србија као и Русија мора да се бори заједно с Евро-
пом (баш у томе је и мисија Србије и Русије). […] А то је 
Европа коју су из њене историје избациле револуције и 

48	 Видовић, „Крајина – завичак српске нововековне националне 
идеје“, стр. 154.

49	 Жарко Видовић, „Како се ослободити илузија“ у Жарко Видо-
вић, Срби у Југославији и Европи, Caten Mundi, задужбина Жар-
ко Видовић, Београд, 2018, стр. 62–63. 



Душан Достанић82

ратови, па најзад американизација после тих ратова.“50 
Истовремено, се међутим код Видовића осећа ограда 
према превеликим очекивањима од Русије и то управо 
на темељу заветног схватања нације. „Србима не може 
мајка да буде никаква ‘Русија’: само Црква, чувар заве-
та, жижа и Луча заветне заједнице, Русија може да нам 
буде само сестра: ако коначно схвати свој завет, и тако 
доживи себе као православну свету Русију!“51

Истинско прихватање заветне мисли и њено раз-
лучивање од јунаштва подразумева и ревалоризацију 
српске прошлости, односно ново гледање на дискон-
тинуитете у прошлости и огрешења о заветну мисао. 
Тако, на пример, Видовић примећује да српска монар-
хија у Новом веку никад није истински обновљена. 
„Династија Обреновића је то покушала, највише кнез 
Милош. Међутим, са Карађорђевићима је усвојен за-
падни (протестантски) тип монархије. Та и таква је 
била Краљевина Југославија, којој је – да би била мо-
нархија западног типа – недостајало још само то да се 
монархија одвоји од државе!“52 Такође, и југословенска 
идеологија представљала је напуштање заветне мисли 
у име утопије о непостојању нације као црквене, вер-
ске заједнице, те је стога југословенство као идеологија 
грех српског народа, јер се преко ње одрекао светосав-
ског завета.53

50	 Жарко Видовић, „Сентандрејски сабор 1999. године“, у Жарко 
Видовић, Историја и вера, Завод за унапређивање образовања 
и васпитања, Београд, 2009, стр. 315–316. 

51	 Видовић, „Крајина – завичај српске нововековне националне 
идеје“, стр. 154.

52	 Жарко Видовић, „Монархија и нација“, у Жарко Видовић, 
Историја и вера, Завод за унапређивање образовања и васпи-
тања, Београд, 2009, стр. 177–178.

53	 Видовић, „Шта је то Светосавски Завет?“, стр. 374.



Завет и слободарство у делу Жарка Видовића 83

Изразе напуштање завета и прихватање култа јуна-
штва као „парадне војне религије“ Видовић препознаје 
и у: стварању Југославије, у државном удару 1929, у 
државном удару 27. марта 1941, те у Брозовом устанку 
1941.54 Видовић, дакле, 27. март не посматра из завет-
не перспективе, него експлицитно каже да је српски 
народ идеологију 27. марта доживео као непотребну 
и опасну авантуру какву себи није дозволио ниједан 
европски народ.55 Дакле, сви побројани датуми пред-
стављају елементе дисконтинуитета, и самим тим 
удаљавања од завета. Из те перспективе заветни му-
ченик је генерал Милан Недић за кога Видовић каже 
да је „говорио из духа Његошеве трилогије“.56 Недић 
је спреман да трпи зло окупације из дужности према 
заједници, јер би побуна са собом могла донети још 
горе зло: да се угаси српство.57 Видовићево учешће у 
процесу рехабилитације генерала Недића говори да је 
остао при овим ставовима. 

Тиме се долази до диференциранијег погледа на 
Други светски рат. Партизански отпор, односно уста-
нак, према Видовићу, није и не може бити израз за-
ветне мисли, већ одрицање од завета, јер како он при-
мећује управо је то јунаштво партизанских бораца 
сачувало највећег непријатеља српске историје и про-
крчило пут злу од којег се јуначки Срби још нису осло-
бодили.58 Другим речима, јуначка гордост, воља за моћ 

54	 Видовић, „'Бог се драги на Србе разљути…'“, стр. 301.
55	 Жарко Видовић, „Лудило револуционарног ума“ у Жарко Ви-

довић, Срби у Југославији и Европи, Caten Mundi, задужбина 
Жарко Видовић, Београд, 2018, стр. 104.

56	 Видовић, „'Бог се драги на Србе разљути…'“, стр. 301.
57	 Исто, стр. 303.
58	 Жарко Видовић, „Јунаштво – равница – завет“, у Жарко Ви-

довић, Историја и вера, Завод за унапређивање образовања и 
васпитања, Београд, 2009, стр. 334.



Душан Достанић84

и комунизам нису у опреци већ су савршеном складу. 
У истом смислу Видовић ни у Црвеној армији не види 
ослободилачку војску нити носиоца континуитета, на-
против. „Револуцију је у читавој Источној Европи, па и 
у Југославији (посебно Србији) донела Црвена армија: 
уместо ослобођења донела је продужење ратног стања 
(комунизма као ратног стања).“59 На другом месту је 
Видовић још експлицитнији када говори о партизан-
ско-совјетској окупацији Србије и избацивању Србије 
из међународне заједнице, што је све скупа интерпре-
тирано као ослобођење.60

Мисао револуције, наставља даље Видовић, за 
протеклих педесет година дала је Југославији четири 
режима, односно четири начина која су продужавала 
ратно стање и спречавала појаву демократске државе: 
1. антифашизам, 2. антибољшевизам, 3. антиунитари-
зам и 4. демократски антиправни покрет анационалног 
интелектуализма у  Срба.61 У погледу на антифашизам 
Видовић истиче да је у име њега успостављена комуни-
стичка власт, да је он био само „маска за државни терор 
Револуције“, те да је противно вољи српског народа, а у 
име антифашизма завладао бољшевички терор.62  По-
сматрано из те перспективе је „титокомунизам“ према 
Видовићевим речима заправо „специфичан југосло-

59	 Видовић, „Демократија и нација“, 214.
60	 Жарко Видовић, „Четири облика титокомунизма скривила су 

ратно стање“ у Жарко Видовић, Срби у Југославији и Европи, 
Caten Mundi, задужбина Жарко Видовић, Београд, 2018, стр. 
44; Жарко Видовић, „Чекајући светску правду“ у Жарко Видо-
вић, Срби у Југославији и Европи, Caten Mundi, задужбина Жар-
ко Видовић, Београд, 2018, стр. 141.

61	 Видовић, „Демократија и нација“, стр. 214; Видовић, „Четири 
облика титокомунизма скривила су ратно стање“, стр. 44.

62	 Видовић, „Четири облика титокомунизма скривила су ратно 
стање“, стр. 45.



Завет и слободарство у делу Жарка Видовића 85

венски социјализам“, тајни, а и јавни рат против држа-
ве српског народа.63

Антибољшевизам, објављен Резолуцијом ИБ, био 
је друга превара и замена за демократију. Према Видо-
вићу, реч је била о декларативном антибољшевизму. 
Док су се Срби надали да ће после прекида са СССР 
совјетима поново успоставити своје старе везе са За-
падом, власт је користила антибољшевизам за обрачун 
и са демократским снагама.64 Трећа револуцијска заме-
на за демократију био је антиунитаризам, јер је појаву 
демократске држава спречавао истицањем опасности 
од унитаристичке Југославије, односно подјаривањем 
републичких државности. Четврти удар Револуције на 
демократију представља марксизам Праксиса и шезде-
сетосмаштво где се Револуција показује као негација 
права.65 Дакле, покрет шездесетосмаша, као и Газиме-
стан и Ушће 1989.66 године Видовић не посматра као 
изразе српске демократичности или повратка себи, већ 
као појаве лажне демократије, као стихију и феномен 
улице, дакле као популизам који нема никакве везе ни 
са заветом, па ни са идејом демократске државе. То дру-
гим речима значи да ни после формалног пада кому-
низма у Србији није дошло до обнове заветне мисли. 
Такође, то даље значи да се Слободан Милошевић и 
његов режим не могу насилно гурати у српску заветну 
мисао. Штавише, Видовић је био убеђен да до изградње 
истинске демократске државе не може доћи уколико 

63	 Видовић, „Демократија и нација“, стр. 228.
64	 Видовић, „Четири облика титокомунизма скривила су ратно 

стање“, стр. 46–47.
65	 Исто, стр. 51.
66	 Жарко Видовић, „Ни демократија без нације, ни нација без де-

мократије“, у Жарко Видовић, Историја и вера, Завод за уна-
пређивање образовања и васпитања, Београд, 2009, стр. 199.



Душан Достанић86

се претходно не ослободи од свих побројаних рево-
луцијских привида демократије.67 У том смислу успо-
стављање континуитета остаје као задатак. Отуда про-
излази и Видовићево специфично схватање српског 
искуства ХХ века, а то је искуство пораза. „Поражени 
већ одавно, Србија и српски народ су за све ово време 
(од Првог, а посебно Другог светског рата) чували само 
илузију о победи и савезницима.“68

Закључак

На овом месту не може се дубље улазити у утемеље-
ност Видовићевих поставки и закључака, односно да 
ли његово схватање односа између јунаштва (слобо-
дарства) и завета има своја слаба места. Оно што је, 
међутим, из овог прегледа Видовићевих текстова лако 
уочљиво је да уколико се говори о завету, и о Србима 
као заветној нацији, при чему се позива управо на Ви-
довића, онда се тај појам не може третирати као дру-
го име за слободарство, нити се завет и слободарство 
могу бркати. Заоштрено казано, слободарство и јуна-
штво могу остати и када се елиминише оно српско и 
заветно, као у случају јунаштва које не само да није 
српско, већ је и антисрпско. Такође, истинско прихва-
тање идеје о Србима као заветној заједници са собом 
носи и политичке последице које произлазе из тог пој-
ма, што поново захтева ново гледање на српску про-
шлост. Наиме, из Видовићевог тумачења завета схвата 
се да је српска нововековна историја много више обеле-
жена дисконтинуитетима и удаљавањем од завета, него 
остајањем у завету, што се не односи само на време од 

67	 Видовић, „Четири облика титокомунизма скривила су ратно 
стање“, стр. 53–54.

68	 Видовић, „Како се ослободити илузија“, стр. 64.



Завет и слободарство у делу Жарка Видовића 87

1918, односно 1941, него и на период како пре, тако и 
после ове две године. Такође, прихватање Видовићевог 
приступа подразумева и ново посматрање актуелних 
политичких догађаја без упадања у погрешне дихото-
мије и поједностављивања. 

Литература

Васић, Драгиша, Карактер и менталитет једног поколења, 
Просвета Београд, 1990.

Видовић, Жарко, „'Бог се драги на Србе разљути…'“, у Жарко 
Видовић, Историја и вера, Завод за унапређивање обра-
зовања и васпитања, Београд, 2009, стр. 197–305.  

Видовић, Жарко, „Владика-песник и визија историје као 
црквено-народне саборности“, у Жарко Видовић, Исто-
рија и вера, Завод за унапређивање образовања и васпи-
тања, Београд, 2009, стр. 147–152.  

Видовић, Жарко, „Демократија и нација“, у Жарко Видовић, 
Историја и вера, Завод за унапређивање образовања и 
васпитања, Београд, 2009, стр. 205–251.

Видовић, Жарко, „Јунаштво – равница - завет“, у Жарко Ви-
довић, Историја и вера, Завод за унапређивање образо-
вања и васпитања, Београд, 2009, стр. 334–339.

Видовић, Жарко, „Монархија и нација“, у Жарко Видовић, 
Историја и вера, Завод за унапређивање образовања и 
васпитања, Београд, 2009, стр. 177–191.

Видовић, Жарко, „Нација, монархија и демократија (између 
Карла Великог и Св. Саве)“, у Жарко Видовић, Историја 
и вера, Завод за унапређивање образовања и васпитања, 
Београд, 2009, стр. 165–176. 

Видовић, Жарко, „Ни демократија без нације, ни нација без 
демократије“, у Жарко Видовић, Историја и вера, За-
вод за унапређивање образовања и васпитања, Београд, 
2009, стр. 192–204.

Видовић, Жарко, „Његошева трилогија“, у Жарко Видовић, 
Историја и вера, Завод за унапређивање образовања и 
васпитања, Београд, 2009, стр. 103–146.



Душан Достанић88

Видовић, Жарко, „Сентандрејски сабор 1999. године“, у Жар-
ко Видовић, Историја и вера, Завод за унапређивање об-
разовања и васпитања, Београд, 2009, стр. 312–317.

Видовић, Жарко, „Српски Завет“, у Жарко Видовић, Исто-
рија и вера, Завод за унапређивање образовања и васпи-
тања, Београд, 2009, стр. 70–93.

Видовић, Жарко, „Црква – извор и упориште заветне на-
ције“, у Жарко Видовић, Историја и вера, Завод за уна-
пређивање образовања и васпитања, Београд, 2009, стр. 
55–64. 

Видовић, Жарко, „Шта је то Светосавски Завет?“, у Жарко 
Видовић, Историја и вера, Завод за унапређивање обра-
зовања и васпитања, Београд, 2009, стр. 363–376.

Вујић, Владимир, Од Шпенглера до светог Саве. Огледи, разго-
вори и полемике, Жагор, Београд, 2013, стр.191–203. 

Дворниковић, Владимир, Борба идеја, Геца Кон, Београд, 
1937. 

Матић, Милан, О српском политичком обрасцу, Београд 
2000. 

Поповић, Радован, Аристократ духа. Животопис Милана 
Кашанина, Матица српска, Нови Сад, 2016.

Видовић, Жарко, Срби у Југославији и Европи, Caten Mundi, 
задужбина Жарко Видовић, Београд, 2018, стр. 109–119.

Видовић, Жарко, „Чекајући светску правду“ у Жарко Видо-
вић, Срби у Југославији и Европи, Caten Mundi, задужби-
на Жарко Видовић, Београд, 2018, стр. 133–143.

Видовић, Жарко, „Четири облика титокомунизма скривила 
су ратно стање“ у Жарко Видовић, Срби у Југославији и 
Европи, Caten Mundi, задужбина Жарко Видовић, Бео-
град, 2018, стр. 43–54. 

Видовић, Жарко, „Како се ослободити илузија“ у Жарко Ви-
довић, Срби у Југославији и Европи, Caten Mundi, задуж-
бина Жарко Видовић, Београд, 2018, стр. 59–72.

Видовић, Жарко, „Лудило револуционарног ума“ у Жарко 
Видовић, Срби у Југославији и Европи, Caten Mundi, за-
дужбина Жарко Видовић, Београд, 2018, стр. 89–108. 

Видовић, Жарко, „Крајина – завичај српске нововековне на-
ционалне идеје“ у Жарко Видовић, Срби у Југославији и 



Завет и слободарство у делу Жарка Видовића 89

Европи, Caten Mundi, задужбина Жарко Видовић, Бео-
град, 2018, стр. 144–154. 

Видовић, Жарко, „Да ли је континуитет Југославије оправ-
дан“ у Жарко Видовић, Срби у Југославији и Европи, 
Caten Mundi, задужбина Жарко Видовић, Београд, 2018, 
стр. 161–165.  

Dusan Dostanic

COVENANT AND LOVE OF FREEDOM
IN THE WORK OF ŽARKO VIDOVIĆ

Summary

The author deals with the relationship between the love of 
freedom and the covenant in the work of Žarko Vidović. Serbian 
political tradition was often equated with love of freedom, or 
heroism, and in that context, the Battle of Kosovo was taken as 
a reference point. The author then gives examples of a different 
understanding of the Serbian political tradition, where heroism 
and Serbianness are critically discussed, or where the return 
to Saint Sava is emphasized. Following this line of thought, the 
author analyses the work of Žarko Vidović and his understanding 
of the Serbian nation as a covenant community. The author shows 
that accepting Vidović’s understanding of the covenant also 
carries concrete political consequences, or rather, requires a new 
view of events from the Serbian modern past.

Keywords: Covenant, political tradition, love of freedom, 
heroism, church, Žarko Vidović.





Ивица Р. Тодоровић*
Етнографски институт 
Српске академије наука и уметности**
Београд (Србија)

1

2

СИСТЕМ СРПСКИХ ЗАВЕТА

Сажетак: У српској култури и традицији, како у 
прошлости тако и данас, завети имају посебан утицај и 
сложено значење, најпре у складу са иницијалним зна-
чајем светосавског и косовског завета. Међутим, наведени 
завети нису једини, а анализом међусобног односа више 
основних српских завета примећујемо да су (у структур-
но-семантичком смислу) они међусобно испреплетани. 
Притом, може се рећи и да заједно сачињавају јединстве-
ни систем српских завета. Унутар овог система уочава се 
више специфичних одређујућих релација, пре свега пове-
заних са просторним контекстом, али и са другим пока-
затељима. Улога српских завета у савременим околности-
ма је веома важна, првенствено због њихове блискости са 
кључним српским идејним системима и утицаја на дефи-
нисање представа о историјској мисији, као и у спреча-
вању покушаја деконструкције српског идентитета. 

Кључне речи: завет, систем српских завета, одбрана 
идентитета, српска идеја и мисија, просторни контекст, 
традиција и савременост 

*	 ivica.todorovic@ei.sanu.ac.rs; orcid.org/0000-0002-1492-1607; на-
учни саветник;1971.

**	 Текст је настао као резултат рада у Етнографском институту 
САНУ, који финансира Министарство просвете, науке и тех-
нолошког развоја Републике Србије, а на основу Уговора о ре-
ализацији и финансирању научноистраживачког рада НИО у 
2024. години број: 451-03-66/2024-03/200173, од 05.02.2024.

УДК 
930.85(=163.41):271.222(497.11)



Ивица Тодоровић92

Заветни обрасци – општа одређења
и неки примарни идејни системи
српске колективне свести

Најсажетије речено, завет је свечано обећање, од-
носно врста заклетве и изјава верности са сакралним 
предзнаком.1 У посебно наглашеном смислу приме-
ри завета су вишеструко присутни у Библији,2 али и у 
разним другим изразима духовне културе различитих 
народа и епоха.3 Уосталом, управо је код Срба завет ка-
тегорија од изузетног4 и готово јединственог значаја,5 у 

1	 Осим колективних (српских) завета, којима се првенствено ба-
вимо на овом месту, постоје и лични завети. Поред осталог, у 
традицијском контексту, пример завета представља и „изра-
жена жеља, обично последња у животу старије личности, нај-
чешће оца самртника синовима: да живе у љубави и слози, да 
се не замерају са суседима, да старији саветују и помажу млађе, 
имућнији нејаке и богаље, сестре да разудају итд.“ (Петровић 
1998а, 183). У вези с тим, „синови примају завет и заветују се 
оцу да ће га за живота испуњавати, а, по потреби, преносиће га 
и на млађе: 'Остављам у аманет божји' (то и то)“, а „не примити 
или изневерити завет сматра се великим људским грехом, који 
се наслеђује до деветог колена“ (Петровић 1998а, 183). 

2	 Независно од различитих теолошких тумачења, у наведеном 
смислу се говори о више завета, почев од Старог завета, тј. 
Аврамовог, Давидовог, Мојсијевог, Нојевог, Адамовог, едем-
ског, палестинског итд (в. рецимо у феноменолошком смислу 
илустративну представу о заветима у Библији на сајту: https://
www.gotquestion.org/Srpski/c/Serbian-bible-covenants.html), а са 
становишта хришћанства је од кључног значаја Нови завет. 

3	 Тако се, рецимо, Жарко Видовић – осим што указује да је „за-
вет живо начело Срба као заветног народа“ – труди да покаже 
„како је завет изворно начело и европске историје“ (Видовић 
1991, 168; в. такође и стр. 171). Уп. и стари, претхришћански 
српскословенски контекст у: Петровић 1998а, 183. 

4	 В. одредницу Завет у: Петровић 1998а, 183–184; такође в. и За-
ветина у: Кулишић 1998, 184–186.

5	 Уп. рецимо Велимировић 2001; Видовић 2009. Наиме, код Срба 
се може говорити и о својеврсном „култу Завета“, који се нала-



Систем српских завета 93

складу са улогом најпре косовског6 и светосавског,7 али 
и других српских завета,8 о којима се све више говори 
током последњих година, почев од јасеновачког заве-
та.9 Притом, већ почетни увиди у дотичну проблема-
тику наводе на утисак да су ови завети међусобно по-
везани, потенцијално чинећи и јединствену (смисаону) 
целину. Тако, рецимо, поменути (старији) косовски10 и 
(новији) јасеновачки завет – показаће се након дубљег 
разматрања – поседују одређене комплементарне осо-
бине,11 на основу којих би се могло рећи и да они зајед-

зи у корену одговарајуће историјске свести (в. Видовић 2009, 
344).

6	 В. рецимо Јевтић 2020а; Марковић 1998. По карактеристичним 
српским схватањима, косовски завет је „оно што конституи-
ше српски национални идентитет“ (Кинђић 2017, 193). У вези 
с тим, „за Србе је територија Косова и Метохије света, баш 
као и Јерусалим за јеврејски народ“, при чему – посматрано са 
српског становишта – „одбрана Косова и Метохије није само 
ускогруди српски национални интерес“ већ „има универзални 
значај“ (Кинђић 2017, 193). Из овог угла посматрано, „Лазаре-
во опредељење за Царство небеско, учињено у име свих Срба, 
блиско је свим правдољубивим људима света“, а питање односа 
према Косову и Метохији такође има и есхатолошки предзнак 
и карактер (Кинђић 2017, 193).

7	 В. Видовић 2009, 323, 340–341; Јевтић 2020б. 
8	 О моделу заветности код Срба, као идејном систему од изузет-

не важности, в. у Ковић 2019, 13–47; Тодоровић 2015а, в. најпре 
стр. 274–286; Тимотијевић 2022, 7–31; Видовић 2021; Антонић 
2022.

9	 В. Димитријевић 2024б, в. најпре 72–73; Димитријевић 2024а; 
уп. Јосиф 1992. В. рецимо и https://www.sps.org.rs/2021/05/11/
pored-kosovskog-zaveta-imamo-jos-jedan-to-je-jasenovacki-
zavet/; https://www.srpskaistorija.com/sanu-21.-aprila-u-10-00c-
jasenovac-paradigma.stradalnistva/ (у овом тексту је један од 
поднаслова и – Јасеновачки завет у САНУ).

10	 О овоме в. Тодоровић 2015а, 277–280; Марковић 1998, в. пре 
свега стр. 27–30; уп. Николић 2012, 418. 

11	 Реч је о (међусобно) повезаним елементима и релацијама. О 
овоме ће се опширније говорити на другом месту.



Ивица Тодоровић94

но уобличавају извесну врсту (под)система у оквиру 
сложеније целине. Исто, наиме, уочавамо и – када је реч 
о другим заветима – увидом у шири српски контекст.12

Другим речима, након детаљнијих проучавања 
долазимо до констатације како није реч само о прво-
битном и интуитивном дојму, већ да постоји више по-
казатеља који нас непосредно упућују на закључак о ре-
алности јединственог (и путем структурно-семантичке 
анализе одгонетљивог и уочљивог) система српских за-

12	 Тако и Владимир Димитријевић, примера ради, у свом тексту 
говори о више (тј. четири) основних српских завета, који су 
међусобно повезани. По њему, „четири су српска завета, као 
четири оцила око крста. Први је Светосавски („Молим вас, 
браћо и чеда богозвана, да, положивши своју наду на Бога, др-
жимо се пре свега праве вере његове“, рекао је Свети Сава кру-
нишући свог брата Стефана на Спасовданском сабору у Жичи 
1221. године); други је – Косовско-лазаревски („Земаљско је за-
малена царство, а небеско увек и довека“, поручује нам честити 
кнез, по духу и врлини цар, Лазар, чинећи од сваког нашег дана 
Видовдан); трећи је Његошевско-ловћенски („Нека буде што 
бити не може“, пева нам Владика Раде са висина свог гроба – 
утамничен, али непобеђен); и четврти је Логорашко-јасеновач-
ки („Само ти, дијете, ради свој посао“, вели Свети мученик Ву-
кашин свом џелату, одбијајући да кличе папином и сатанином 
слуги, Павелићу)“. Даље, Димитријевић пише и следеће: „Ови 
нам завети казују шта нам је чинити и данас и у будућности 
– Свети Сава каже да је правоверје основа постојања, а вера у 
Христа темељ и кров Српства; цар Лазар нас опомиње да се за 
ту веру ваља жртвовати да бисмо живели вечно; Његош нам 
каже да је немогуће могуће јер је Христос васкрсао и сјединио 
нас са Небеским Оцем; а свети Вукашин каже – кад дође час 
страдања Бога и душе ради, не смемо се поклонити тами, јер 
нас Сунце правде чека са оне стране наше страдалничке крви“ 
(Димитријевић 2024а). 



Систем српских завета 95

вета,13 сачињеног од неколико основних подсистема.14 
Током покушаја његове (ре)конструкције и уочавања 
основних елемената такође долазимо и до пратећих са-
гледавања специфичних структурних и семантичких 
својстава овог система.15

13	 Уп. поводом наших закључака (и излагања на научном скупу у 
Андрићграду/Вишеграду, одржаном 2. јула 2024) – као право-
времени одјек у јавности – и Рељић 2024. У свом тексту, наиме, 
Рељић говори о „скупу у Андрићграду прошле недеље где се 
расправљало на тему 'Заветни народи у светској историји – 
Срби на прелому епоха' (Заинтересовани читалац може ићи на 
сајт Андрићевог института). Пошто је завет појам неухватљив 
и неудаљив – сви смо, заправо, стајали пред замућиваном про-
шлошћу и неизвесном будућношћу. (...) Срби најгласније гово-
ре о косовском и светосавском завету, али изроне и Душанов, 
његошевски и јасеновачки завет – кад се Св. Вукашин Јасено-
вачки није поклонио злу и злочинцима иако су га излагали не-
виђеним мукама. Завет је и сећање на оно Велико код наших 
предака, и Обавеза за нас данас, и Нада да ће потомци остати у 
Завету. (...) Српском народу, који се отимао, мора се променити 
свест као што отворено говоре нетактични Немци. И они раде 
на томе, зар не?“ (Рељић 2024, 16–17).

14	 Међу њима се посебно издвајају два подсистема. Један од њих, 
којим се најпре бавимо на овом месту, има статички простор-
ни (и геополитички) семантички предзнак, а други динамички 
временско-хронолошки (и историозофски) предзнак и он ће 
бити разматран у опширнијој студији. Изношење детаљних 
шематских представа, тј. структурних мапа – које (на струк-
турно-семантичкој основи) ближе предочавају ове основне 
системе и њихове унутрашње релације и подсистеме – овом 
приликом неће бити реализовано, јер би то наш текст одвело у 
правцу специјализованих формалних анализа, што овога пута 
није био циљ.

15	 В. претходну напомену. У ствари, реконструктивни метод који 
смо применили у извесном смислу подразумева и елементе 
конструкције (уз, у појединим случајевима, издвајање и са-
гледавање посебних заветних модела у складу с њиховим, не 
јасно уочљивим већ превасходно претпостављеним, местом у 
склопу јединствене системске основе српских завета). Један од 
разлога је и то што се до ретко ко уопште бавио сагледавањем 



Ивица Тодоровић96

Истовремено с претходним, стижемо и до још јед-
ног важног закључка, односно до становишта да један 
од најбољих штитова спрам покушаја деконструкције 
српског идентитета представља комплексни систем 
образаца заснован на идејама о заветности и заветном 
народу.16 Реч је управо о наведеном – на први поглед 
недовољно видљивом, али у пракси свакако веома ре-
алном и делотворном – (истовремено и сложеном и је-
динственом) систему српских завета.17

системске, структурно-формалне и семантичке основе српских 
завета, нити је већи број српских завета директно истраживач-
ки (или пак у јавности, уопште посматрано, са било ког пола-
зишта) фокусиран, те паралелно разматран с нагласком на њи-
ховом међусобном односу и могућности јединствене системске 
припадности.

16	 О проблематици идентитетске одбране опширније се говори 
у другим студијама које су настајале у приближно исто време 
када и ова. Из тог разлога у нашем раду дотична тема неће бити 
стављена у први план. 

17	 В. поводом овога и Видовић 2009, 343. За наше покушаје рекон-
струкције система српских завета – који су понекад прелазили 
и у домен мисаоних огледа – од примарне важности је било уо-
чавање разнородних садржаја у којима се, у најширем српском 
етничком контексту, појављују завети и заветни модели. Ово 
важи како у смислу непосредног именовања тако и уколико је 
реч о идејним обрасцима који имају (више или мање израже-
ни) заветни предзнак или извесне особине што (непосредно 
или посредно) упућују на заветни карактер различитих елеме-
ната дотичних садржаја. У том смислу, за нас су – као извори, 
али и литература, зависно од контекста – готово подједнако 
били значајни садржаји који се појављују у књигама и студија-
ма различитог профила, у сакралним текстовима и у научним 
часописима, на интернету итд. Уз издвајање низа манифестних 
облика ове врсте, тј. садржаја на један или други начин пове-
заних са категоријом заветности, долази се до констатовања 
више српских завета и комплекса заветних образаца, за које 
се испоставља да су, у оба случаја, у ствари идејни системи, 
неретко врло блиски управо примарним српским идејним си-
стемима, посматрано у ширем смислу. У смислу непосредног 



Систем српских завета 97

* * *
Као што је претходно наговештено, у својим најви-

шим оваплоћењима категорија заветности наслања 
се на непосредни споразум између Бога и човека,18 из-
над свега представљајући обећање дато Богу. Тако су и 
код Срба најприсутнији завети (познати под именима 
светосавски и косовски)19 првенствено израз обећања 
која су дата Богу, у име читавог српског народа, однос-
но израз одговарајућег успостављања савеза са Твор-
цем.20 Сходно томе, главни и најуочљивији српски за-

упознавања са суштинским идејама везаним за формулисање 
српских завета и српске заветне свести, посебно илустративни 
били су текстови Николаја Велимировића, Жарка Видовића, 
Владимира Димитријевића, те више других аутора чији су тек-
стови издвојени на овом месту као упућујући. С друге стране, 
подробније набрајање садржаја који су повезани са заветима 
у српском етничком контексту било би немогућ задатак, јер је 
заветност – као што се више пута наговештава у овом тексту 
– једна од основних одлика српске културе и одговарајућег ци-
вилизацијског обрасца. 

18	 В. у Видовић 1991, 168–171. По посебно илустративним про-
мишљањима, за присутност завета „потребан је поглед чове-
кове личности на космос озарен светлошћу заветне свести“ (Ви-
довић 1991, 168). Све у свему, „да би предање било оживљено и 
прихваћено као своје (и да би се на тај начин очувао контину-
итет идентитета који, упркос свим променама, називамо исто-
ријом, постојањем заједнице), потребно је да у примљеном пре-
дању буду дати ликови (иконе) са којима ћемо се поистоветити и 
око тих ликова (у осећању поистовећења) се окупити, сабрати се 
у заједницу која је по томе заједница саборна“ (исто, 170). 

19	 За њих би се могло речи и да су уско повезани у склопу једин-
ственог, у семантичком смислу примарно одређујућег, српског 
заветног обрасца. То је – по карактеристичним синтезама 
– „Завет који нам је од Бога пророчки и апостолски пренео 
Свети Сава, а онда прихватио и Свети Кнез Лазар, да нас при-
преми за опстанак заједнице у надолазећем времену страдања“ 
(Видовић 2009, 342). 

20	 По још једном илустративном виђењу – „Светосавско и Косов-
ско определење је једини смисао и сила српске историје. То је 



Ивица Тодоровић98

вети у ствари се наслањају на црквене завете,21 који се 
успостављају током крштења, исповести и причешћа, 
све до завета свештеника и примања монаштва,22 те до 
низа других заветних садржаја из најширег хришћан-
ско-православног оквира.23 Уз то су код Срба врло уо-
чљиви и примери народних завета,24 почев од посебно 
упечатљивих (месних, сеоских и градских) заветина,25 
када су најчешће ишле и литије/крстоноше.26 Штави-
ше, поводом најновијих дешавања која су била од при-
марног значаја за српски народ, видели смо да се у XXI 
веку, на посебно уочљив начин, поново отелотворио 
својеврсни литијски завет, који се јасно манифестовао 

определење за Небеско Царство, тј. за Цркву и моралан, црквен 
став према држави, земаљском царству. А то значи за Цркву 
која је – за разлику од државе, земаљског царства и његових до-
бара – заједница са Христом, Небеским Царем, Главом те зајед–
нице. Закони те заједнице произилазе из самог лика Христовог: 
да се својом жртвом, као личност, сваки од нас уподоби љубави 
и правди Христовој. Само тако је нашој заједници зајемчен оп–
станак и континуитет који је предукус Вечности и називамо 
га историјом“ (Видовић 2009, 341). 

21	 Уп. пре свега Арсенијевић 2002. Тако и српску епску поезију, 
по Ж. Видовићу, управо манастири „преображавају у заветну, 
а епске јунаке у заветне ликове светих ратника, Христових са-
везника у борби против Зла, смрти и бесмисла“ (Видовић 2009, 
342). 

22	 В. Велимировић 2001, 236–237.
23	 У ствари, „то што је српство као конкретизација Православља 

постало толико везано са Завјетом плод је вијекова у којима се 
између њих није могла замислити разлика“ (Ђого 2023, 10).

24	 Уп. опет Петровић 1998а. Када је реч о народној култури в. и 
Велимировић 2001, 167. Притом, већ је примећено да су српски 
завети у непосредној вези са формулисањем историјске све-
сти, „која одржава смисао опстанка, веру и заједницу“ (Видо-
вић 2009, 343).

25	 В. рецимо Недељковић 1990, 89–92; Кулишић 1998, 184–186. 
26	 О томе в. у Бандић 2004, 356–360; Тодоровић 2005б, 32–34, 203–

204, 11–12 итд.



Систем српских завета 99

приликом одбране угрожених српских светиња (најпре 
у Црној Гори).27

У сродни оквир улазе и други завети, као што су, 
рецимо, они који се надовезују на свету тајну брака. На 
њих се такође наслањају и различити (колективни, али 
и појединачни)28 завети који се тичу разнородних лич-
них и породичних ситуација, догађаја и околности, али 
и обавезивања на верност свом роду и народу/отаџби-
ни, као и својој вери и цивилизацији. Поводом породи-
це и брака,29 те вредносних образаца који неизоставно 
прате ове базичне друштвене институције, треба при-
метити и да се данас (у склопу етноса који припадају 
православно-словенској цивилизацији) у први план 
враћа неопходност поновног стицања свести30 о зна-
чају целомудрености и верности, односно управо брач-
них и породичних завета.31

27	 Поводом овога в. Тодоровић 2023, 62–64; Демоња, Тодоровић 
2021, 250–251, 269–270.

28	 Тако, рецимо, заветне дане немају само насеља и родови, већ 
их „имају и појединци“, а „ти дани се не празнују свечано, али 
су пропраћени једноничењем, уздржавањем од неких јела, 
пића, воћа, брачне постеље, а понеко и од радова“ (Петровић 
1998а, 184). 

29	 Уп. Демоња, Тодоровић 2019, в. најпре стр. 137–149. 
30	 У ствари, „завет је присутан само кад смо га свесни“, а „заветна 

свест је могућа само као личност човека у којем се пробудила 
заветна свест“ (Видовић 1991, 168). 

31	 Уп. на пример Шугајев 2007. По В. Димитријевићу, приме-
ра ради, „детиња природа човека је исто што и чедност (по 
чеду)“ и „то није чистота тек телесна, него чистота сама“ и 
„суштина човека“, односно – „то је непомућена пуноћа и цели-
на (постојања)“, управо „целомудреност“, а поврх свега аутор 
објашњава и „зашто је потребно да човек сачува или обнови 
првобитну дечију чистоту своје природе“, јер „само ако смо 
чедни верујемо у васкрсење Христово, али и своје“ (Дими-
тријевић 2023). 



Ивица Тодоровић100

И у традицијском и у најсавременијем смислу, по-
врх свега претходног, такође би се могло говорити и 
о постојању славског завета32 и завета предака, заве-
та рађања, завета верности, завета повратка (својој 
вери, српским земљама, роду, народу), јуначког завета, 
поклоничког завета,33 задругарског завета.34 Ови идејни 
комплекси, иако у јавности терминолошки најчешће 
нису дефинисани као завети, у ствари су такође у својој 
суштини засновани на заветним обрасцима. 

У српском случају – поред других завета што су 
непосредно везани за одређени просторни контекст – 
јасно је изражен и заветни образац који бисмо могли 
назвати хиландарским (или светогорским).35 Он се пре-
васходно испољава кроз завете монаштва, ходочашћа 
и задужбинарства,36 посебно везаних најпре за Свету 

32	 И крсна слава (која је, сама по себи, одличан пример на-
стављања једног српског завета кроз генерације и векове) се – у 
идеалтипским контекстима – помиње заједно управо са вером 
и заветом, као основним српским етнокултурним обележјима. 
Тако и „гусле славе, али не јунаштво, него веру, завет и крсну 
славу, баш као и игуман Стефан кад се прихвата гусала да про-
слави Божић (ГВ, 1442–2451)“ (Видовић 2009, 343). В. и тексто-
ве који су обједињени у зборнику: О крсном имену 1985. 

33	 Уп. Велимировић 2001, 242–243. 
34	 Велимировић 2001, 243–244, 180–188, 
35	 Николај Велимировић, поред осталог, пише: „Да и не говоримо 

о Светој Гори, која се обновила и до данас одржала благодарећи 
највише српској бризи и помоћи, духовној и материјалној“ (Ве-
лимировић 2001, 251). Када је реч о српском свештенству и 
монаштву, „Света Гора им је била прво духовно огњиште, Јеру-
салим друго. И у Светој Гори и у Светој Земљи они су се учили 
Теодулији, да би после стечену науку искуством и вежбом (а 
не само голим речима) преносили у свој народ“ (Велимировић 
2001, 240). 

36	 Задужбина је „добро дело које се чини за душу своју или неке 
заслужне личности“, а „по народном схватању, највећа задуж-
бина била је начинити манастир или цркву, као што су их по-
дизали српски владари у средњем веку“ (Петровић 1998б, 186). 



Систем српских завета 101

Гору и манастир Хиландар, као својеврсну сакралну 
престоницу.37 Испуњење овог завета подразумевало 
би посећивање манастира, материјално помагање тој 
светињи или монашење у њему, а све саобразно још 
у средњем веку установљеним узорима.38 На овај или 
сличан начин су се, као што је познато, заветовали 
многи Срби, испуњавајући своја обећања (дата Богу и 
Српству) преко разних видова остваривања управо на-
ведених заветовања. Према томе, видимо да се у овом 
случају, који је у наведеном смислу индикативан, пре-
плиће неколико завета, тј. заветних образаца што се 
спајају у склопу одређеног заветног комплекса.

* * *
Иако се делимично може реконструисати и 

својеврсни „систем старих српских завета“,39 који да-
нас препознајемо и међу идејама о пранароду,40 треба 
сматрати да у суштинском смислу тек након примања 

37	 Уп. Велимировић 2001, 236–238, 230–235. Поводом најзначај-
нијих српских сакралних средишта (почев од Косова) в. и То-
доровић 2015а, 192–193. 

38	 В. рецимо у Велимировић 2001, 229–244; Петровић 1998б, 186.
39	 В. Јанковић 2015, 11–73. Са становишта Петра Ж. Петровића 

„по Прокопију (VI век), подунавски Словени, чим им се смрт 
приближи, или их болест савлада, или се нађу у рату, одмах 
се заветују да ће, ако то избегну, истог тренутка принети богу 
жртву за свој живот“, а„Прокопијеви подаци потврђени су го-
тово у целини данашњим обичајем заветовања: људи који за-
падну у неку тешку невољу, нарочито болесници, заветују се 
свецима, често по препоруци народних видара и врачара, да 
ће их светковати ако се спасу или, пак, ако им он удовољи неку 
потребу, нарочито за децом, да ће постити, гладовати (...), чине 
поклоне сиромашнима и црквама, итд.“ (Петровић 1998а, 183). 
Уп. и Лома 2002. 

40	 О сродној проблематици је написана и обимна студија (в. То-
доровић 2005а).



Ивица Тодоровић102

хришћанства Срби као заветни народ41 ступају на 
најсложенији ниво заветног мишљења и деловања, по 
којем су постали карактеристични и у глобалним окви-
рима. Поменути ниво одликују врло јасне представе о 
Божијем заступништву, као и (у средњем веку утврђе-
не, а од тада континуирано развијане и усложњаване) 
идеје о изабраности и јединственој историјској улози 
са хришћанским карактером. (Овде треба придодати и 
важну напомену да православно-хришћанско схватање 
изабраности – у својим репрезентативним изразима – 
најпре подразумева жртву,42 а нипошто не безобзирну 
и охолу43 доминацију над другима.44) Све ове идеје и 
идејни системи (као и други што се на њих наслањају, 
у оквиру јединственог системског модела са динамич-
ко-есхатолошким предодређењем) такође имају завет–
ни предзнак, који је довољно јасно наглашен иако се, 
у формалном смислу, они углавном терминолошки не 
дефинишу као „српски завети“. 

У складу с доступним чињеницама, може се рећи да 
су раније уобличена предназначења и с њима повеза-
не околности снажно погодовали развоју српске идеје 
о историјској мисији, која се у свом идеалтипском об-
лику – у оквиру плана о изградњи савршеног народа 

41	 Када је реч о Србима као заветном народу в. рецимо Видовић 
2021; Арсенијевић 2002; Антонић 2022, в. рецимо стр. 63–64, 73. 

42	 Уп. рецимо Антонић 2022, 56–57, 60–61. 
43	 Уп. Велимировић 2001, 271–273. 
44	 В. Велимировић 2001, 257–259. По Николају Велимировићу 

„савршени домаћин као савршен слуга, то је пример и завет 
Светога Саве српскоме народу“, а „о некаквоме господству 
код њега нема ни спомена“ (Велимировић 2001, 225). Наиме, 
„Теодулија је био цео његов земни век, Теодулија – најјаснији 
пример и најречитији аманет његов своме роду“, а „тај пример 
и аманет оставио је он свему српскоме народу и народним ста-
решинама од првих до последњих“ (Велимировић 2001, 225).



Систем српских завета 103

– успоставља кроз (већ одавно, у средњем веку, јасно 
установљено) одређење Срба као Новог (Другог и Ко-
начног) Израиља, изабраног народа Божијег.45 У датом 
смислу, овом народу се придају посебни и јединствени 
квалитети, задаци и својства, најпре (на нивоу најути-
цајније идејне прото-матрице) добијени/дефинисани 
преко узора-родоначелника, представника свете дина-
стије Немањића, почев од њених утемељивача – Све-
тог Симеона Мироточивог (Стефана Немање) и Светог 
Саве.46 У складу с тим, српски етнос је – у репрезен-
тативним садржајима/промишљањима – константно 
представљан као народ који је добио (и који ће и убу-
дуће имати и примати) благослов Божији, уколико буде 
остао веран својим изворним сакрално-идентитетским 
начелима.47 Све ово се наслања на садржаје, односно 

45	 В. Тодоровић 2010; Тодоровић 2015а, 255 – 286; Тодоровић 
2015б, 71–74; Ковић 2019, 19–23; Тимотијевић 2022, 20. 

46	 О наведеној проблематуци у ширем смислу в. у: Благојевић 
1994; Тодоровић 2010; Богдановић 1984; уп. Поповић 2006.

47	 По Светом Владики Николају, „основна и непрекидна линија 
српске историје за последњих 800 година може се изразити 
са две речи служба Христу“, а „у овом периоду времена од 8. 
столећа српски народ је био истински Теодул, тј. Божји слуга, 
или Христодул, тј. Христов слуга, што је једно и исто“ (Вели-
мировић 2001, 217). Притом, „никада већина српскога народа 
није одступала од те основне линије, али је одступала мањина“, 
односно – „одступали су или поједине старешине народне због 
умне помрачености или пак један мањи део народа са својим 
старешинама због моралне покварености“ и „због тога је судба 
тако језиво бичевала Србе у мукама и патњама као мало који 
народ, изузев јеврејског, у историји рода људског“ (исто, 217). 
Наиме, „као што је Христос одредио изванредно велики зада-
так своме љубљеном ученику светом Јовану, тако је одредио 
велики задатак српском народу, велику мисију међу ближим и 
даљим народима“ (исто, 218). Паралелно с тим, „сви богољуп-
ци и народољупци били су у своме животу велики паћеници“ 
(исто, 218). 



Ивица Тодоровић104

заветне обрасце, који су дефинисани Светим писмом 
(Старим заветом и, превасходно, Новим заветом), 
али и на сложено српско народно48 и црквено пре-
дање,49 које је у својим дубинама неговало и развијало 
овакве и сличне идеје. 

С друге стране, постоји и ранија основа која такође 
придаје специфичну и додатну назнаку легитимитета 
и континуитета представама о Србима као етносу од 
посебног (и универзалног) значаја.50 Прецизније каза-
но, на идеје о Новом Израиљу (на различите начине и 
у другачијим околностима) наслањају се и представе 
о Пранароду, као и – у складу са одговарајућим пои-
мањем древности српског етнонима и раширености 
одговарајућег макроетноса – о „изворном (евроа-
зијском) Свенароду“.51 Иако често нападане, забрањи-
ване и прокажене, све ове, поменуте идеје52 су на нивоу 
српске колективне свести врло утицајне и присутне 
као својеврсна архетипски предназначена идентитет-
ска упоришта. Наведене представе су, наиме, заснова-
не како на идејама и истинитим чињеницама о српској 
древности, значају и величини, тако и на разним (било 
веродостојним, било у већој мери митотворачки пре-
додређеним) надоградњама одговарајуће идентитет-
ске, етногенетске, етнокултурне и цивилизацијске 
„чињеничне подлоге“, тј. реалне основе. 

Све у свему, на основу увида у читаву ову пробле-
матику можемо приметити да се – у склопу покушаја 

48	 Уп. још једном Петровић 1998а; Јанковић 2015; Кулишић 1998. 
49	 В. Велимировић 2001, 246–247. 
50	 В. рецимо у: Тодоровић 2015а, 200–212. 
51	 В. Тодоровић 2005а, 403, 193–195, 188–189, 74–77, 67–73, 93–114 

итд. 
52	 Исто се, такође, односи и на идејне системе који су с њима не-

посредно или посредно повезани. 



Систем српских завета 105

реконструкције примарног система српских завета 
– прилично јасно уочавају и неки од базичних подси-
стема и односа, за које се може рећи да иницијално од-
ређују овај систем као елементарне релације/одреднице. 
Једна од таквих одредница је заснована на елементарном 
односу који би (са својим, припадајућим идејним под-
системима) оквирно могао бити формулисан као: стари 
српски завет/и53– нови српски завет/и.54 С друге стране 
посматрано, видели смо да је од посебног значаја и однос 
колективни завети – лични завети, чему би требало до-
дати и важан релациони контекст основни српски завети 
– (српски) универзално-цивилизацијски завети, чије раз-
матрање такође захтева засебан простор, али би се исто 
тако могле издвојити и друге важне релације. 

Међутим, са становишта нашег приступа и одго-
варајућих сазнања (у сврху реконструкције система 
српских завета) од највећег значаја је издвајање основ-
ног система српских завета у ужем смислу (за чије је 
одређење примаран просторни контекст) и основног 

53	 Јанковић2015, 19–21; уп. такође и Лома 2002, в. рецимо стр. 
40–41, 164, 172, 251–253. У оквиру сагледавања „система ста-
рих српских завета“, могло би се говорити о својеврсном за-
вету Српства и завету српске традиције (в. Тодоровић 2019, 
97–100; уп. и општи контекст студија предочених у: Чајкановић 
1994), те о заветима пранарода (Тодоровић 2005а, в. рецимо 
стр. 373–376, 175–197, 67–87 итд; уп. поводом овога и Срејовић 
1994), свенарода и велике Сереб-земље (в. Кобычев 1973, 14–26), 
уз завет верности српском протоетничком имену (уп. Шафа-
рик 1998, 128–134, 48 и даље; Рудељев 1992, 68 – 69; Кобычев 
1973, 25–26; Тодоровић  2015а, 200–212; Тодоровић и други 
2015, 144–145) итд. 

54	 У дотичном смислу би се, тако, могло говорити о завету Новог 
Израиља (односно о завету Савршеног народа = Немањићком 
завету, тј. о завету Другог и Последњег Израиља), као и о заве-
ту Богонарода, завету народа-Теодула (завету Српске мисије). 
Уп. Тодоровић 2010; Благојевић 1994; Богдановић 1984; Грчић 
2011, 191. 



Ивица Тодоровић106

модела српских идејних система (основног система 
српских завета у ширем смислу, за чије је одређење 
од кључног значаја временски, тј. хронолошко-исто-
ријско-есхатолошки, контекст). 

Ка конкретизацији тезе 
о системском јединству српских завета

У складу с претходним, још једном треба подсетити 
да је за наше полазиште од првостепеног значаја поме-
нута теза да се различити српски завети – које у раз-
ним контекстима (као одавно и јасно дефинисане или, 
с друге стране, прилично скрајнуте, или пак назначене 
тек у новије време) срећемо и препознајемо (у склопу 
различитих садржаја и текстова) под разним именима, 
од светосавског55 и косовског56 до јасеновачког,57 али и 

55	 Уп. одговарајући историјски и идејни контекст везан за делат-
ност Светог Саве у: Стојковић 2002, 69–114. 

56	 В. на пример Јевтић 2020а; Марковић 1998; Ковић 2019, 13, 23–
29, 45–47; Гавриловић 2009; уп. и Бећковић 1989; Богдановић 
1999. 

57	 Димитријевић 2024а; Димитријевић 2024б, в. рецимо стр. 
72–73; Видовић 2021, 166; уп. Јосиф 1992. Јасеновачки завет је 
током последњих година помињан у разноврсним садржајима 
и може се рећи да је „ушао у народ“, те да све више постаје део 
колективне свести. Тако, примера ради, у коментарима чита-
лаца (Марина Б.) на текст „Капитални завет“, посвећен реди-
тељу Предрагу Гаги Антонијевићу, а објављен 7. 2. 2021. године 
(https://www.politika.rs/scc/clanak/472467/Kapitalni-zavet), по-
ред осталог стоји и следеће: „Поштовани Антонијевићу, Хвала 
Вам. Јасеновачки завет је обавеза српског народа. Преко 40000 
уморене српске деце и преко 1200000 Срба убијених на најсви-
репији начин у злочиначкој држави Хрвата (НДХ) обавезују да 
се разоткрије то зло, да се више никад не понови“.



Систем српских завета 107

Његошевог/ ловћенског,58 Душановог,59 Карађорђевог,60 
чегарског/ Синђелићевог61 завета, све до завета Српске 
Војводине62 – могу посматрати не искључиво као са-

58	 В. Димитријевић 2024а; Видовић 2021, 60; Видовић 2009, 325–
333. 

59	 В. у Стојковић 2022; Тодоровић 2023, 69. Душан Силни је, по 
Николају Велимировићу, „стално имао у виду два циља својих 
ратова на Балкану: да оснажи своју државу и да помоћу такве 
снажне државе стукне Ислам од Балкана и задржи га у грани-
цама Азије“, јер „за хришћански Балкан је, дакле, он ратовао, да 
се Балкан не би потурчио него да би остао Христов и – Душа-
нов“ (Велимировић 2001, 105). 

60	 В. један илустративан пример у тексту „Мост Краља Алек-
сандра на Дрини – Карађорђев завет и симбол заједништва 
српског народа“ (http://distrikt.rs/most-kralja-aleksandra-na-
drini-simbol-zajednistva-srpskog-naroda/); такође в. и „Cicović: 
Deklaracija Svesrpskog sabora – zavet Republike Srpske i Srbije“ 
(https://balkantv.rs/cicovic-deklaracija-svesrpskog-sabora-zavet-
republike-srpske-i-srbije). Уп. рецимо и Антонијевић 2007, 94–
99, 111–115, 30–34.

61	 Димитријевић 2012, 60, 79–80, 84. Свети Владика Николај по-
себно указује на „још један новији мегдан, славнији од мегдана 
Термопилског“, а „то је – бој на Чегру“, јер „да се он догодио у 
Јелади пре 3000 година, сви гимназисти у Аустралији и Кана-
ди читали би данас о њему у својим читанкама“ (Велимировић 
2001, 105). 

62	 Примера ради, у тексту „Српска Војводина – заветна мисао 
пречанских Срба“, аутор, историчар Горан Васин, поред оста-
лог пише и следеће: „Српска Војводина као заветна мисао 
симбол је трајања и идентитета целог српског народа у Хабз-
буршкој монархији“, као и – поводом догађаја из 1848. и од-
говарајућег историјског тренутка – „храброст Срба у одбра-
ни Српске Војводине била је велика и до тада незапамћених 
размера“, а „често исцрпљени Шајкаши, потом добровољци из 
Србије, показали су да се идеја Српске Војводине, од човека 
до човека, преноси као 'Завет Срба из Монархије' и саме Кне-
жевине“. Ипак, „Срби нису 1849. добили шта су желели“, јер 
„Војводство Србија и Тамишки Банат (1849–1860) није било 
остварење циљева зацртаних на Мајској скупштини“. С друге 
стране, у ствари, „Срби су много више добили симболички“, 
односно – добили су „Завет Српске Војводине, сећање на борбе 



Ивица Тодоровић108

мостални, већ и као међусобно повезани. Прецизније 
казано, у датом истраживачком контексту они се са-
гледавају као делови система са препознатљивим уну-
трашњим (структурним и семантичким) релацијама 
и особеностима, који ову целину чине јединственом и 
функционалном. Штавише, уз примењену структур-
но-семантичку анализу долазимо до закључка да се ови 
завети могу наћи и у одређеним, складно уобличеним, 
структурно-формалним и семантичким релацијама. 
Притом они, прецизније речено, у датом реконструк-
тивном контексту (на установљив начин) формирају 
смисаоне обрасце и јединствени модел/систем, у првом 
реду повезан са просторним и временским одређењи-
ма, али и са другим појмовним категоријама.

 * * *
На овом месту можемо направити и једну врсту 

дигресије. Наиме, треба приметити и да заветних са-
држаја и образаца у српској колективној психи има 
више него јасно дефинисаних завета, који поседују 
свој јединствени (и општеприхваћени) назив. У скла-
ду с тим, осим оних завета који су још увек недовољно 
дефинисани или у већој мери „назначени“ него реали-

и идеју за коју се борило и страдало“. На овај заветни контекст 
се непосредно надовезује и идеја српског завета код многих 
истакнутих појединаца – почев од Јаше Томића – која је „била 
непоколебљива“. Све у свему, „идеја Српске Војводине, као За-
вета Срба из Хабзбуршке монархије“ на крају је добила „свој 
коначни и дуго чекани исход – Присаједињење Краљевини Ср-
бији“. Притом, „сан генерација који је остварен у пресудним 
политичким искушењима Великог рата симбол је окупљања до 
данашњег дана“, док „Завет Српске Војводине стоји као завет 
српског идентитета и српског постојања, стег окупљања и не-
пролазна мисао српског јединства у Хабзбуршкој монархији, 
искованог у најтежим временима“ (Васин 2020). 



Систем српских завета 109

зовани – занимљиво је и то да се, приликом покушаја 
(ре)конструкције једне врсте идеалтипског система 
српских завета, уочавају и извесни обрасци које бисмо 
могли назвати „недостајућим заветима“. Овде је реч о 
одређеним елементима и структурама што дефинитив-
но постоје и/или који би требало да постоје (у контек-
сту поменутог реконструктивног модела), а ипак нису 
на одговарајући, јасно артикулисани начин присутни 
и именовани у српској колективној свести (или, пак, 
нису прецизно формулисани као идејни обрасци са јас-
но одређеним садржајем и називом). У ствари, њихово 
присуство уочљиво је више на нивоу парадигматског 
– тј. разних садржаја који имају заветни предзнак, те 
на плану потенцијалних могућности – а као да их нема 
(или бар не јасно изражених) на нивоу јасно дефини-
саног, односно на плану синтагматског и непосредно 
актуелног. 

У појединим случајевима након допунских раз-
матрања уочавамо да се ови, наизглед „недостајући“, 
српски заветни обрасци у ствари могу свести на неке 
од непосредно уочљивих завета. У датом смислу би се 
тако, рецимо, могло говорити и o „Темишварском заве-
ту“ – као о данас недовољно видљивом а очигледно по-
требном, тј. (из на први поглед недовољно јасних раз-
лога) наизглед недостајућем српском завету – у смислу 
елемента што се суштински надовезује на завет Српске 
Војводине (а који би се другачије могао назвати и „за-
ветом Јована Ненада“).63

63	 Споменик Јовану Ненаду у Суботици, постављен 1927. годи-
не – који је рушен и поново обнављан/ постављан, са натпи-
сом „Твоја мисао је победила“ – представља један од живих 
израза одговарајуће заветне свести, најпре кодификоване у 
термину „завет Српске Војводине“ (в. о овом завету у: Васин 
2020). С друге стране, и судбина некадашњег српског центра 



Ивица Тодоровић110

* * *
Све у свему, са становишта увида у резултате наших 

разматрања најпре је важна констатација да се разли-
чити српски завети (схваћени првенствено као заветни 
подсистеми, односно елементи сложеније, јединствене 
системске надцелине) налазе у јасно установљивом и 
врло одређеном односу спрам српског етничког про-
стора и његових одређених делова. Прецизније речено, 
ови основни (просторни) делови поседују непосредну 
повезаност управо са српским заветима, или се пак у 
склопу одговарајућег системског обрасца наслућује 
веза управо ове врсте. У прилог изнесене тврдње могу 
се навести врло упечатљиви показатељи, од којих је по-
себно уочљив онај (већ поменути) који се тиче компле-
ментарно-супротног односа косовског и јасеновачког 
завета, при чему је први иницијално у просторном и 
семантичком смислу „лоциран“ на српском југоистоку 
а други на српском северозападу. 

У сваком случају, као што произлази из подроб-
нијих аналитичких увида, различити српски завети 
„одговарају“ различитим деловима српског етничког 
простора: јасеновачки завет – запад и северозапад; 
Његошев/ловћенски завет – југозапад; Душанов завет 
– југ и југоисток; чегарски/Синђелићев завет – исток; 
Карађорђев завет – идеја општег српског уједињења, тј. 
јединствене Српске Земље, са (данашњом) „централ-
ном Србијом“ као иницијалном матицом; косовски за-
вет – Косово и Метохија са околним областима; завет 

Темишвара, те свих Срба у источном Банату и широм дана-
шње Румуније, сама по себи такође представља један сасвим 
особени историјски усуд, који тек чека своја истинска сагле-
давања, идејна заокружења и семантички расплет, те заветна 
испољавања и одређења. В. Тодоровић, Аксић 2022, пре свега 
стр. 28–102; Румунија и румунизација Срба 2018. 



Систем српских завета 111

Српске Војводине/„завет Јована Ненада“, усмерен на 
заветно-мисионарску реализацију на пољу (простора) 
српског севера и североистока.64

[Такође, као што је претходно већ наглашено, до-
лази се и до констатације како, условно речено, као да 
недостају (или се чини да данас још увек нису довољ-
но јасно изражени) извесни заветни феномени; такав 
би, рецимо, био поменути „недостајући темишварски 
завет“, који се, међутим, у квалитативном смислу на-
довезује на „завет Српске Војводине“. Слично томе би 
се за „крајишки завет“ могло рећи да се надовезује на 
„јасеновачки завет“, али и у овом – као и у претходном 
случају – најпре би се могло говорити о једном једин-
ственом „макро-елементу“ (јасеновачко-крајишки 
завет и војвођанско-темишварски завет), саобразно 

64	 По посебно упућујућим садржајима (присутним у делима Ж. 
Видовића), очигледно је да из ликова Краљевића Марка и Ми-
лоша Обилића у српској епици „говори исихазам, као што су 
у Горском вијенцу и Шћепану Малом, владика Данило, игуман 
Стефан, Коло, па игуман Теодосије Мркојевић, појава и говор-
ници Луче Микрокозма“ (Видовић 2009, 338–339). Исто тако, 
„одјеци те исихастичке заветне идеје прелазе, са Сеобом Срба, 
после Бечког рата (1683–1699), и у области Угарске, Аустрије и 
Венеције“, па „у роману Милоша Црњанског Сеобе, лик мла-
дог крајишког официра Павла Исаковича занет је Косовском 
идејом, и то заветном. Он није тип војника, него 'Педагог' (тако 
га зову). Називају га 'Апостол', јер није војник, него апостол За-
вета. Машта о томе да се на Аја Софији у Цариграду подигне 
крст, да за то придобије (у аудијенцији) цара руског. Он 'ноћу, уз 
свећу пиљи у неку књигу, Житије Светог Јована Златосутог... 
чита и размишља где ће и како ће се завршити његов, Павлов 
живот (...)' “ (Видовић 2009, 339). На овом примеру, дакле, ви-
димо како се преплићу косовски, цариградски, српско-руски, 
његошевско-ловћенски и други српски завети, међу којима се – 
на основу наведеног географско-историјског контекста – јасно 
разазнаје и заветни оквир који касније препознајемо као завет 
Српске Војводине (или алтернативно: завет Јована Ненада).



Ивица Тодоровић112

примеру заветног модела који би се у терминолошком 
смислу могао дефинисати као његошевско-ловћенски. 
Блиско овим случајевима, тако би се и „Лазарев (Ца-
рев) завет“65 и „Обилићев завет“, што су изрази који та-
кође фигурирају међу садржајима присутним на ниову 
српске колективне свести, могли посматрати као непо-
средни изрази „косовског завета“.]

Свеопште је заступљен, али у савременом тренут-
ку ипак недовољно јасно одређен и наглашен, и завет-
ни оквир који бисмо могли означити као „завет Свете 
Српске земље“.66 Међутим, треба приметити да је упра-
во овај заветни/идејни модел од централног значаја са 
становишта јединственог система претходно (ре)кон-
струисаних образаца, јер управо он обједињује све њих 
у заједничку целину. Ова целина је, наиме, заснована 
управо на сакрализацији – односно на унутрашњој по-
треби освештавања и дефинитивног нераскидивог по-
везивања – свих делова српског етничко-етногенетског 
простора.

Заветност као кључни модел 
идентитетске одбране – завршни осврт

Са становишта нашег приступа је од посебног зна-
чаја констатација – до које долазимо не само након 
дубљих увида у разматрану проблематику, већ и након 
почетних, површних осврта – да постојање српских за-
вета (као и пратећи систем српских завета) треба са-
гледавати управо у смислу једног од најделотворнијих 
начина одбране од покушаја деконструкције српског 

65	 Уп. Велимировић 1999. 
66	 В. Велимировић 2001, 220–221, 49–50; Тодоровић 2015а; Тодо-

ровић 2005а,в. рецимо 67–87, 175–197, 373–376 итд; Јосиф 1992, 
393. 



Систем српских завета 113

идентитета.67 Реч је, дакле, о феномену који неизо-
ставно препознајемо као један од примарних српских 
идентитетских штитова и који је уско повезан са са-
мим језгром српског идејног кода,68 тј. српства (најпре 
схваћеног као оваплоћење српске идеје и свеобје-
дињујући комплекс српских вредности). 

67	 В. Видовић 2009, 346 и даље. Наиме, „освешћујући увид у огро-
ман значај видовданског Догађаја за српски идентитет, тог суд-
боносног Догађаја који се већ више од шест векова, попут Хри-
стове евхаристијске мистерије, увек изнова догађа у душама 
многих Срба и Српкиња, толико је присутан у српској култури 
да не треба трошити превише речи о његовој архетипској важ-
ности за све нас“ (Кинђић 2017, 201). Другим речима, „баш као 
што су Јевреји током свог двомиленијумског егзила сачували 
свој идентитет управо захваљујући својој вери, сећању на Јеру-
салим и нади да ће се једном кад то прилике дозволе, вратити 
у обећану земљу, тако да су и Срби у вишевековном ропству 
чували свој идентитет хранећи се Косовским Заветом“ (исто, 
200). У складу с тим, „одрицање и предаја Косова и Метохије 
за Србе не значи само пуки губитак некакве територије, већ 
пре свега губитак властитог идентитета“ (исто, 200). По ста-
новиштима ове врсте, „као што је Св. Сава поставио духовни 
темељ српском народу, определивши га за православно испове-
дање вере и сведочење Истине, тако је Видовдан кулминација 
српске светосавске историје и културе, христолики голготски 
оријентир који наше историјско време дели на преткосовско и 
посткосовско, а духовну вредност уподобљавања Христу висо-
ко уздиже над свим материјалним вредностима“ (исто, 201). 

68	 Тако, по Ж. Видовићу, „само Царство Небеско и Завет је она 
историјска духовна сила (свест и вера) која може да ствара, 
одржава и обнавља правну државу; духовна сила је жива душа, 
осећање из којег у души човековој произлази и морал, осећање 
дужности – једини реални ослонац и одбрана правне државе!“ 
(Видовић 2009, 341). Ово се показало „у турском периоду вла-
сти над Србима“, тј. „показало се у снази Пећке патријаршије, 
заветне заједнице Срба, у време кад смо живели не само без 
своје државе, него раздељени у три туђа царства (млетачком, 
аустријском и турском), а ипак уједињени, јер смо имали своје 
Небеско Царство, живу Цркву“ (Видовић 2009, 341). В. такође 
и Тодоровић 2015а, 277–280. 



Ивица Тодоровић114

О овоме би се могло писати на основу великог броја 
непосредних показатеља, а највише на основу примера 
који улазе у склоп светосавског, косовског и (новофор-
мираног) јасеновачког завета. Од великог значаја, пово-
дом претходног, исто тако је и освешћење главних чиње-
ница везаних за српски идентитет, који се приликом 
иоле детаљније анализе пред нама указује као изузетно 
сложен, „дубок и широк“, односно тешко обухватљив и 
у идејном и у просторном и временском смислу. Уоста-
лом, већ је – од стране меродавних аутора – примећено 
да Срби представљају посебно илустративан пример 
заветне нације,69 односно „да су Срби добар пример 
'протонације' “, о чему постоје врло јасни показатељи.70

Истовремено, српски завети представљају и кључна 
идентитетска обележја (заједно са још неким елементи-
ма, почев од етнонима, религијских, језичких и других 
културних показатеља), а истовремено и један од нај-
краћих путева ка сагледавању примарних кодова српске 
колективне свести/психе.71 Овај систем образаца посеб-
но јасно је видљив управо кроз сагледавање српских за-
вета. Поводом тога, утисак је да се крајем прве четвр-
тине XXI века систем српских завета, обогаћен новим 
садржајима и разумевањима, налази на прагу структур-
но-семантичке заокружености (у смислу његовог сагле-
давања као јединствене целине) – у склопу приближа-
вања јаснијем и целовитијем формулисању српске идеје72 
– добивши своју употпуњеност и самоодређење. Тиме 
се (тј. одређењима на нивоу додатних уобличавања упо-
ришних образаца српског етничког бића) ступило корак 

69	 В. у Ковић 2019, 13–19. 
70	 Ковић 2019, 15; Hobsbaum 1996, 86. О овоме в. и у Тимотијевић 

2022, 7–31. 
71	 Уп. најпре Тодоровић 2015а, 243–286. 
72	 В. Тодоровић 2015а, в. најпре стр. 263–276. 



Систем српских завета 115

ближе у односу на освешћење унутрашње потребе за 
снажнијим испољавањем и остварењем српске мисије.73 
Међутим, ови нови продори дубинских израза српског 
етничког бића као да још увек нису (бар не на суштин-
ски и делотворни начин) допрли до политичких елита и 
широких народних маса. За то су итекако одговорна и 
постојана и усмерена/намерна ометања њиховог прено-
са из дубина колективне психе на површину и у свако-
дневне животне и идејне токове.74

Литература и извори

Антонијевић 2007: Драгана Антонијевић, Карађорђе и Ми-
лош – мит и политика, Српски генеалошки центар, Бе-
оград, 2007.

Антонић 2022: Слободан Антонић, Два заветна народа: Руси 
и Срби, Catena mundi, Београд, 2022. 

Арсенијевић 2002: Матеј Арсенијевић, Срб је Христов (Цр-
тице за увод у Србски црквени завет), у: Небеска Србија, 
Манастир Светог Архиђакона Стефана, Сланци, 2002. 

Бандић 2004: Душан Бандић, Народна религија Срба у 100 
појмова, Нолит, Београд, 2004. 

Бећковић 1989: Матија Бећковић, Косово – најскупља српска 
реч, Глас Цркве, Ваљево, 1989.

Благојевић 1994: Милош Благојевић, О националним и др-
жавним интересима у делима Доментијана – Срби иза-
брани народ, Историјски гласник 1–2, 1994.

73	 Уп. Велимировић 2001, 257–258, 236, 252–253, 248–250 итд.
74	 У вези с претходним, врло важан је и систем „старих“ српских 

завета, јер је управо то она супстратна (пра)основа и етнокул-
турно-идентитетски повезујући комплекс који – и поред свега 
– још увек заједно на окупу држи чак и оне раније (потенцијал-
но привремено) расрбљене делове српског етничко-етногенет-
ског простора, сведочећи о јединственом изворном етносу (в. 
Јанковић 2015, 320, 317–318).



Ивица Тодоровић116

Богдановић 1984: Димитрије Богдановић, Политичка фило-
зофија средњовековне Србије. Могућност једног истра-
живања, Филозофске студије XVI, 1984.

Богдановић 1999: Димитрије Богдановић, Књига о Косову, 
Народна књига – Алфа, Београд, 1999.

Васин 2020: Горан Васин, Српска Војводина – заветна мисао 
пречанских Срба; текст постављен 23. 12. 2022; https://
www.kcns.org.rs/agora/srpska-vojvodina-zavetna-misao-
precanskih-srba/; приступљено 25. 10. 2024.

Велимировић 1999: Николај Велимировић, Царев завет, Ма-
настир Рукумија, 1999. 

Велимировић 2001: Николај Велимировић, Српски завет на 
размеђи векова, Светигора, Цетиње, 2001.

Видовић 1991: Жарко Видовић, Завет – изворно начело ев-
ропске историје, у: Косовска битка 1389. године и њене 
последице, Међународни симпозијум Химелстир 1989, 
САНУ, Балканолошки институт, Посебна издања, књ. 44, 
Београд, 1991. 

Видовић 2009: Жарко Видовић, Историја и вера, РАОБ, За-
вод за унапређивање образовања и васпитања, Београд, 
2009.

Видовић 2021: Жарко Видовић, Срби и косовски завет у но-
вом веку, Српски научни центар, Пријатељи професора 
др Жарка Видовића, Београд, 2021.

Гавриловић 2009: Жарко Гавриловић, Косовски завет српског 
народа, Треће измењено и допуњено издање, Београд, 2009. 

Грчић 2011: Мирко Грчић, Географија религија, Географски 
факултет Универзитета у Београду, Београд, 2011.

Демоња, Тодоровић 2019: Никола Демоња, Ивица Тодоро-
вић, Етнолошко-правни прилог разматрању и решавању 
проблема беле куге код Срба, Етно-културолошки збор-
ник XXII, Сврљиг, 2019.

Демоња, Тодоровић 2021: Никола Демоња, Ивица Тодоро-
вић, Верске слободе, Црна Гора и антисрбизам – неки 
илустративни правно-етнолошки осврти, у: Темнић, 
едиција Јухорски запис, ур. Дмитар Атанасов и други, 
Историјски архив Крушевац, Удружење за културу и 
уметност Логос, Крушевац – Својново, 2021. 



Систем српских завета 117

Димитријевић 2012: Владимир Димитријевић, Прећутана 
културна историја Срба, Catena mundi, Београд, 2012.

Димитријевић 2023: Владимир Димитријевић, Васкрсење 
и Косовски завет, текст постављен 25. 4. 2023; https://
srpskistav.com/autorski-tekstovi/vaskrsenje-i-kosovski-
zavet/; приступљено 14. 10. 2024. 

Димитријевић 2024а: Владимир Димитријевић, Четири 
српска завета (уместо честитке о Божићу) уочи Српске 
нове 2024, текст постављен 7. 1. 2024; https://pravda.
rs/2024/1/7/cetiri-srpska-zaveta-umesto-cestitke-o-bozicu-
uoci-srpske-nove-2024-godine/; приступљено 15. 10. 2024.

Димитријевић 2024б: Владимир Димитријевић, Кућа у нашој 
крви – Јасеновац и српски логорашки завет, Ауторско из-
дање, Чачак, 2024. 

Ђого 2023: Дарко Ристов Ђого, Завјет и порицање, Catena 
mundi, Београд, 2023. 

Јанковић, 2015: Ђорђе Јанковић, Предање и историја Цркве 
Срба у светлу археологије, Хришћанска мисао и други, 
Београд, 2015.

Јевтић 2020а: Атанасије Јевтић, Косовски завет и Свети 
Сава, Хришћанска мисао, Београд, 2020.

Јевтић 2020б: Атанасије Јевтић, Свети Сава и Косовски за-
вет, Хришћанска мисао, Београд, 2020. 

Јосиф 1992: Енрико Јосиф, О казни непокајања, у: Catena 
mundi I, Ибарске новости, Краљево, Матица Срба и 
исељеника Србије, Београд, 1992. 

Кинђић 2017: Зоран Кинђић, Духовна димензија унутрашњег 
дијалога, Национални интерес vol. 30, 3/2017.

Кобычев 1973: В. П. Кобычев, В поисках прародины славян, 
Издательство „Наука“, Москва, 1973.

Ковић 2019: Милош Ковић, Завети, Catena mundi, Београд, 
2019. 

Кулишић 1998: Шпиро Кулишић, Заветина, у: Ш. Кулишић, 
П. Ж. Петровић, Н. Пантелић, Српски митолошки реч-
ник, Етнографски институт САНУ, Интерпринт, Бео-
град, 1998. 

Лома 2002: Александар Лома, Пракосово, Балканолошки ин-
ститут САНУ – Посебна издања 78, Београд, 2002. 



Ивица Тодоровић118

Марковић 1998: Марко С. Марковић, Тајна Косова, Србиње – 
Београд – Ваљево, 1998.

Недељковић 1990: Миле Недељковић, Годишњи обичаји у 
Срба, Вук Караџић, Београд, 1990.

Николић 2012: Коста Николић, Српска књижевност и поли-
тика (1945–1991) – главни токови, Завод за уџбенике, 
Београд, 2012. 

О крсном имену 1985: О крсном имену, приредио Иван Кова-
чевић, Просвета, Београд, 1985. 

Петровић 1998а: Петар Ж. Петровић, Завет, у: Ш. Кулишић, 
П. Ж. Петровић, Н. Пантелић, Српски митолошки реч-
ник, Етнографски институт САНУ, Интерпринт, Бео-
град, 1998. 

Петровић 1998б: Петар Ж. Петровић, Задужбина, у: Ш. Кули-
шић, П. Ж. Петровић, Н. Пантелић, Српски митолошки 
речник, Етнографски институт САНУ, Интерпринт, Бео-
град, 1998. 

Поповић 2006: Даница Поповић, Под окриљем светости – 
култ светих владара и реликвија у средњовековној Ср-
бији, Балканолошки институт САНУ – Посебна издања 
92, Београд, 2006.

Рељић 2024: Слободан Рељић, Заветни Срби на прелому епо-
ха, Печат 818, 12. јул 2024.

Рудељев 1992: В. Г. Рудељев, О историји етничког имена Сло-
вена, Catena mundi I, Ибарске новости, Краљево, Матица 
Срба и исељеника Србије, Београд, 1992.

Срејовић 1994: Драгослав Срејовић, Кад смо били културно 
средиште света, Даница за 1994, Београд, 1994. 

Стојковић 2002: Андрија Стојковић, Филозофија историје 
код Срба до 1941. године, Завет, Београд, 2002. 

Стојковић 2022: Милош Стојковић, Плач Старе Србије – 
како је „излечен“ македонски раскол; https:/stanjestvari.
com/2022/05/24/plac-stare-srbije/ (приступљено 30. маја 2022).

Румунија и румунизација Срба 2018: Румунија и румуниза-
ција Срба, приредио Зоран Милошевић, Центар академ-
ске речи, Шабац, 2018.

Тимотијевић 2022: Милош Тимотијевић, Митови новије 
српске историје, Catena mundi, Београд, 2022. 



Систем српских завета 119

Тодоровић 2005а: Ивица Тодоровић, Митска истина Срба, 
Звоник, Београд, 2005.

Тодоровић 2005б: Ивица Тодоровић, Ритуал ума – значење 
и структура литијског опхода, Етнографски институт 
САНУ – Посебна издања 53, Београд, 2005. 

Тодоровић 2010: Ивица Тодоровић, Матерњи језик сакралне 
географије Срба – митска симболика Косова у контексту 
одређења српског идентитета и пројекције историјске 
судбине, Косово и Метохија у цивилизацијским токови-
ма, Језик и народна традиција књ. 1, Косовска Митрови-
ца, 2010.

Тодоровић 2015а: Ивица Тодоровић, Српска тајна, Невен, 
Етнографски институт САНУ, Београд, 2015.

Тодоровић 2015б: Ивица Тодоровић, Базични митски и ри-
туални обрасци Срба, Етно-културолошки зборник XIX, 
Сврљиг, 2015.

Тодоровић и други 2015: Ивица Тодоровић и други, Етно-
логија и генетика – Прелиминарна мултидисциплинарна 
истраживања порекла Срба и становништва Србије, Ет-
нографски институт САНУ, Друштво српских родосло-
ваца „Порекло“, Београд, 2015. 

Тодоровић 2019: Ивица Тодоровић, Српски мит – прилог 
општем сагледавању основних образаца и кодова, у: Кру-
шевац и околина у историји српског народа, ур. Ивица 
Тодоровић и други, Историјски архив Крушевац, Круше-
вац, 2019. 

Тодоровић 2023: Ивица Тодоровић, Нова испољавања и зна-
чења литија – очување идентитета и сакрализација 
простора и времена у београдском (и ширем српском) 
контексту, Гласник Етнографског института САНУ 
LXXI/2, 2023. 

Тодоровић, Аксић 2022: Ивица Тодоровић, Нина Аксић, 
Срби у Румунији I, Савез Срба у Румунији, Етнографски 
институт САНУ, Темишвар – Београд, 2022.

Hobsbaum 1996: Erik Hobsbaum, Nacije i nacionalizam od 1780: 
Program, mit, stvarnost, Filip Višnjić, Beograd, 1996. 

Чајкановић 1994: Веселин Чајкановић, Стара српска рели-
гија и митологија, Група издавача, Београд, 1994. 



Ивица Тодоровић120

Шафарик 1998: Павел Јозеф Шафарик, О пореклу Словена, 
Архив Војводине, Нови Сад, 1998.

Шугајев 2007: Илија Шугајев, Једном за цео живот, Видик, 
Београд, 2007. 

 „Cicović: Deklaracija Svesrpskog sabora – zavet Republike Srpske 
i Srbije“; текст постављен 22. 7. 2024; https://balkantv.
rs/cicovic-deklaracija-svesrpskog-sabora-zavet-republike-
srpske-i-srbije; приступљено 30. 10. 2024. 

„Поред Косовског завета имамо још један, то је Јасеновачки 
завет“, текст постављен 11. 5. 2021; https://www.sps.org.
rs/2021/05/11/pored-kosovskog-zaveta-imamo-jos-jedan-
to-je-jasenovacki-zavet/; приступљено 14. 10. 2024. 

„Шта су завети у Библији?“; https://www.gotquestion.org/
Srpski/c/Serbian-bible-covenants.html; приступљено 1. 10. 
2024. 

„Мост Краља Александра на Дрини – Карађорђев завет и 
симбол заједништва српског народа“, текст постављен 
15. 8. 2024; http://distrikt.rs/most-kralja-aleksandra-na-
drini-simbol-zajednistva-srpskog-naroda/; приступљено 
14. 10. 2024.

„Капитални завет (Портрет без рама: Предраг Гага Антоније-
вић)“, аутор Мирјана Сретеновић, текст постављен 7. 2. 
2021; https://www.politika.rs/scc/clanak/472467/Kapitalni-
zavet; приступљено 14. 10. 2024.

https://www.srpskaistorija.com/sanu-21.-aprila-u-10-00c-
jasenovac-paradigma.stradalnistva/; приступљено 14. 10. 
2024.



Систем српских завета 121

Ivica Todorović

THE SERBIAN COVENANT SYSTEM

Summary

In Serbian culture and tradition, both in the past as well as 
today, pledges have a special influence and a complex meaning, 
primarily in accordance with the initial importance of the St. 
Sava and Kosovo Covenant. However, the mentioned covenants 
are not the only ones, and by analysing the mutual relationship of 
several basic Serbian covenants, we notice that (in the structural-
semantic sense) they are intertwined with each other. At the same 
time, it can be said that jointly they form a unique system of Serbian 
covenants. Within this system, several specific determining 
relations are observed, primarily related to the spatial context, 
but also to other indicators. The role of Serbian covenants in 
modern circumstances are very important, primarily because of 
their connection with Serbian key ideological systems and their 
influence on defining ideas about the historical mission, as well as 
in preventing attempts to deconstruct the Serbian identity.

Keywords: pledge/covenant, system of Serbian covenants, 
defence of identity, Serbian idea and mission, spatial context, 
tradition and modernity





Боривоје Милошевић*
Универзитет у Бањој Луци
Филозофски факултет

1

ВИДОВДАНСКИ ЗАВЈЕТ 
У НАЦИОНАЛНОЈ ИДЕОЛОГИЈИ 

СРБА БОСНЕ И ХЕРЦЕГОВИНЕ

Сажетак: Вијекови живота под османским и аустро-
угарским окупатором нису сломили национални дух и 
вјеру српске заједнице у Босни и Херцеговини у коначно 
ослобођење, као највиши национални идеал. Обиљежа-
вање Видовдана, уз традиционалне Светосавске просла-
ве, представљало је најважнију националну светковину 
Срба из Босне и Херцеговине с краја XIX и почетка XX 
вијека. Политичка репресија и школски систем, прила-
гођен потребама аустроугарског окупатора, имали су за 
циљ обликовање генерација лојалних поданика, што је 
долазило у сукоб са народном традицијом и менталите-
том српског друштва. Успомена на косовске јунаке сачу-
вана кроз свакодневне црквене литургије, усмена пре-
дања, прозу и поезију преносила се генерацијски унутар 
српских породица, без обзира на њихово образовање 
или социјални статус. Идеал косовског тираноубиства 
био је дубоко уткан у идеологију Соколског и Младо-
босанског покрета чији се навидљивији израз десио на 
сарајевским улицама 28. јуна 1914.     

Kључне ријечи: Видовдан, Босна и Херцеговина, 
српски народ, национална идеологија 

*	 Ванредни професор, borivoje.milosevic@ff.unibl.org

УДК 323.215(=163.41):3
94.26(497.6)"19"



Боривоје Милошевић124

Премда је званично обиљежавање Видовдана у 
српском друштву као црквеног и државног празника 
тековина новијег времена (Петровић, 1977), о вијеков-
ном трајању Косовског завјета свједоче многи ранији 
историјски догађаји. Уочи Првог српског устанка, у 
Орашцу, на збору устаничких завјереника, прота Ата-
насије Буковички упозорио је присутне на посљедице 
косовске издаје Вука Бранковића и заклео их на вјеру, 
проклевши потенцијалне издајнике (Базић, 2012: 257). 
Травнички везир је 1806. године извјештавао како су 
Карађорђе и његови устаници носили са собом књиге 
о кнезу Лазару, додајући да је српски кнез био „велики 
подстрекач буне у њиховом разуму“ (Ковић, 2017: 151). 

Енглески археолог и путописац Артур Џон Еванс је 
обилазећи Босну и Херцеговину 1875. године примјетио 
колико је међу Србима било живо сјећање на Косово, 
напомињући како „епске баладе о судбоносном дану на 
Косову још свакодневно пред мноштвом сеоских слуша-
лаца пјевају народни пјевачи“. Еванс је уочио да је Ко-
совско предање било додатно учвршћено кроз народне 
пјесме које су се преносиле генерацијама те закључује: 
„Код српског народа, раздвојеног религијом, природним 
баријерама и људским пакостима, ова је национална 
поезија одржавала народну свијест и подсјећала га на 
заједничко братство, бодрећи га да окрене своје духов-
не очи од садашње раздвојености ка заједничкој про-
шлости. Она тако храни народни полет сјећањима на 
оно доба када је изгледало да ће један из реда њихових 
краљева уграбити палу круну Византије и намјестити је 
на своје чело“. Еванс је сјећање на Косово посматрао као 
својеврсну филозофију отпора српских кметова против 
страног угњетача (Evans, 1965: 156; Dedijer, 2015: 333).

Обиљежавање 500 година од битке на Косову (1889) 
забиљежено је у историји као велика национална ма-



Видовдански завјет у националној идеологији ... 125

нифестација свесрпског карактера. Централна просла-
ва органозована је у Крушевцу, 15. јуна по старом, од-
носно 28. по новом календару. Крушевац, који је тада 
бројао око 6.000 становника, изабран је као Лазарева 
пријестоница, мјесто одакле је кнез Лазар, пошао у су-
рет турској војсци.1 Прослављање Видовдана свечано 
је почело у Београду 23. јуна сједницом Српске Краљев-
ске академије, на којој је њен предсједник Чедомиљ 
Мијатовић одржао бесједу О боју на Косову и његовом 
значају (Шешум, 2023: 288). Kраљ Александар Обрено-
вић, тада још малољетан, миропoмазан је у манастиру 
Жича, пo угледу на владаре из династије Немањићa. 

Строге мјере аустроугарских власти, којима је спре-
чаван долазак заинтересованих посјетилаца, утицале 
су да из крајева сјеверно и западно од Србије на кру-
шевачким свечаностима присуствује мали број Срба.2 
Парастос српским ратницима погинулим 1389. године 
одржан је у свим православним богомољама у Црној 
Гори. Централни парастос одржан је у Цетињској ми-
трополији, а служио га је митрополит Митрофан Бан 
поред ћивота Св. Петра Цетињског (Шешум, 2023: 293). 
За Србе под влашћу Беча централно мjесто прославе 
Видовдана традиционално је било у фрушкогорској Ра-
ваници, гдjе су дуго чуване мошти кнеза Лазара (Ракић, 
1991: 9). Далматински Срби су велики јубилеј 1889. го-
дине обиљежили на Далматинском Косову, недалеко од 
Книна, мјесту од посебног значаја за тамошњу српску 
заједницу. У селу Звјеринцу далматински епископ Сте-
фан Кнежевић је освештао храм посвећен Светом кне-
зу Лазару, саграђен на мјесту гдје су се раније налазиле 

1	 Женски свет, 1. јуни 1889, 170–178.
2	 Застава, бр. 94. 18/30. jуни 1889; Исто, бр. 99, 27. јуни/9. јули 

1889. 



Боривоје Милошевић126

зграде метоха манастира Kрка.3 Премда је изградња 
цркве започела још 1874. године, владика је завршетак 
радова намјерно одуговлачио чекајући косовски јуби-
леј (Опширно код: Калинић, 2014).

За Србе у Босни и Херцеговини 500-годишњица Ко-
совске битке долазила је у веома неповољним друштве-
но-политичким околностима. Управо се навршила прва 
деценија аустроугарске окупације покрајина, а режим 
Бењамина Калаја се свом силином обрушио на српски 
национални покрет и његове институције. Гушење 
српског националног имена и покушај стварања вјеш-
тачког босанског културног и националног идентитета 
имало је за циљ да Србе из Босне и Херцеговине поли-
тички и културно одијели од сународника у Србији и 
Црној Гори. Аустроугарска управа је као најефикасније 
средство своје владавине употријебила распиривање 
вјерске и националне нетрпељивости међу станов-
ништвом Босне и Херцеговине, а неријешено аграрно 
питање представљало је најбоље средство  спречавања  
било  какве  сарадње  православних  и  муслимана (Оп-
ширно код: Kraljačić, 1987). 

Због тога су обиљежавања Св. Саве и Видовдана 
за Србе у Босни и Херцеговини представљали не само 
питање очувања традиције, већ и потврду властите 
националне самобитности и идентитета.Вијекови жи-
вота под османским окупатором нису из колективног 
сјећања избрисали успомену на сјај српске средњовје-
ковне државе у вези чега новинар и публициста Ристо 
Радуловић биљежи: „Осећамо у сваком моменту сви, 
у колективном и појединачном животу, да смо много 
столећа били у помрчини одвојени од целог света, јер 
гушени под јармом једне неспособне нације за културу, 

3	 Православље, бр. 986, 15. април 2008.



Видовдански завјет у националној идеологији ... 127

једне државе којој је била основа неједнакост– социјал-
на неправда. Развитак српске државе и име српске кул-
туре погажени су копитама Азијата, под чијим ударима 
трава не ниче, под чијим задахом дух изумире, а тело се 
само вуче“ (Радуловић, 1940: 131–133).

Заједничко Министарство финансија и Земаљска 
влада су маја 1889. године одлучили да одобре просла-
ву Видовдана у Босни и Херцеговини, али само у окви-
ру црквених обреда и световних приредби сличних 
светосавским бесједама, какве су у провинцијама биле 
уобичајене. У случају приредби подразумјевана је цен-
зура програма и присуство представника власти при 
њиховом извођењу. У циљу спречавања одласка деле-
гација у Крушевац, наложена је пажљива пасошка кон-
трола и ригорозне мере приликом њиховог издавања. 
Првобитна одлука да се истакнутим националним рад-
ницима одбије издавање пасоша доцније је замјењена 
налогом да се издавање путних докумената одуговлачи 
све док одлазак на прославу не постане излишан због 
закашњења (Шешум, 2023: 304–305).

Двије велике Видовданске свечаности, у Сарајеву и 
Мостару, биле су посебно емотивне и представљале су 
националне манифестације историјског поноса и вјере 
у коначну слободу. Данима уочи Видовдана у Сарајеву 
се могло опазити да наступа необично важан дан: „Пред 
само вече, Србадија са села, у чистом бијелу одијелу 
поче долазити све у омањим друштвима у Сарајево. 
Обукли се сви у свечано одијело, баш као да ли је какав 
велики празник. Та сигурно из народнијех пјесама су 
чули шта је било на пољу Косову, а од свијета разабра-
ли, да је тада баш пет стотина година од тога тужног 
дана, па похитали цркви у Сарајево, да се помоле Богу 



Боривоје Милошевић128

за погинуле јунаке“.4 На Видовдан су српски дућани у 
граду били затворени, док је Саборну цркву походило 
око двије хиљаде Срба. Приликом служења парастоса 
„црква је изгледала, као да гори у пламену, јер сваки, 
па и оно најмање дјетешце, држало је запаљену свијећу 
у руци“. У вечерњим часовима приређена је приредба 
коју је организовало Српско пјевачко друштво „Сло-
га“. Оновремена штампа је извјештавала како су „Срби 
Сарајлије овом Видовданском прославом дали знака 
од себе да су живи, и да у свима тече она крвца, која је 
прољевена на пољу Косову за српско име част и вјеру“.5

Видовданска прослава у Мостару организована 
је, како пише Босанска вила, „сјајно и велелепно, како 
то доликује главном граду кршне, ал јуначне Хер-
цег-земље“. На неколико дана пред саму свечаност 
опажала се по цијелом Мостару нека живахна жур-
ба и припреме пред празник: „На лицу чиле и ватре-
не Србадије могла се читати неизмјерна узбуденост и 
нестрпљење кад ће већ једанпут осванути Видовдан 
да се наужива српског славља. На дан прије Видовдан-
ске прославе већ су стали придолазити гости из цијеле 
Херцег-земље, да са својом српском браћом у питомом 
Мостару у српском духу проведу тај дан. Дивни јуна-
ци планинштаци, јуначкога стаса и узраста, а на челу 
свијем честита старина и јуначина војвода и протоје-
реј гатачки Богдан Зимоњић“.6 Парастосу и литургији 
у Саборном храму присуствовале су стотине Срба 
из града и околине, а црквену свечаност уљепшало је 
Српско пјевачко друштво „Гусле“. У вечерњим часови-
ма пред више од хиљаду званица организован је други 
дио видовданске свечаности коју су чиниле позоришна 

4	 Босанска вила, бр. 13, 1889, 204–205.
5	 Исто.
6	 Исто. 



Видовдански завјет у националној идеологији ... 129

представа, гусларски наступ и пригодна бесједа Влади-
мира Радовића.7

Угледајући се на Сарајево и Мостар, и многе мање 
српске заједнице постарале су се да „одговоре светој 
дужности, да достојно прославе неумрла дјела наших 
славних предака“. Дан уочи Видовадана у Чајниче су 
пристизали сељаци из удаљених крајева. Пошто је од-
служена служба Божија, грађани су кренули у српску 
школу, која је била украшена сликама из српске пло-
шлости, „које нас живо потсјећају на некадашњу 
српску славу, а уједно и на тужну прошлост српску. 
На источном зиду висила је слика кнеза Лазара, која је 
била обвијена црним велом, а на противном зиду виси-
ла је слика свију српских владаоца од Немање до данас“. 
Свечаност је говором отворио српски учитељ Ђорђе 
Стајић, који је том приликом изјавио: „Бацимо један 
поглед по широком свијету, видјећемо како се и код 
другијех народа налазило и налази заслужних синова, 
који својим знањем или буд којом врлином оставише 
лијеп спомен својој отаџбини. Таковијем се заслужним 
синовима може ето и српски народ подичити. Код дру-
гих се народа подижу овакијем дичнијем синовима мо-
нументални споменици, који вриједе милионима, а ми 
ћемо им подићи трајан споменик у својим грудима уз 
милу успомену на њихова јуначка дјела. Знајте да који 
народ не зна цијенити племенита дјела својих синова, 
није достојан ни да их има. Јер народ који има овако 
славне претке, не може никад у забораву остати“.8

У низу пригодних чланака посвећених овом ве-
ликом јубилеју, Дабробосански источник је истицао 
српску неслогу, поцијепаност и раздијељеност као 

7	 Исто.
8	 Исто. 



Боривоје Милошевић130

својеврсни српски историјски усуд и највеће национал-
но проклетство. Стога је, према писању листа, косов-
ска пропаст била пуна симболике и важна историјска 
поука: „Видовдан је велики дан по наш народ, и поред 
Марице ваљда највећи и најстрашнији дан у српској 
историји, (...). Косово је свједок славних дјела одлич-
них и правих родољуба; оно је свједок гадног и подлог 
издајства, грамзивости, зависти и неслоге; оно је свје-
док добра и зла, мана и врлина српских вођа“. Лист је 
српску цркву означио као институцију која је током 
вијекова османске окупације одржала народ на окупу 
и вјеру у слободу: „Цркве и манастири бијаху огњишта 
народне свијести, (...). Богомоље су уљевале наду, за-
гријавале срца и спајале у јединицу све српске умове 
општом народном свијешћу, која је давала правац ду-
ховима и владала цијелијем народом“. Даље се каже: 
„Вјера нам је сачувала нашу милу народност и њезину 
свијест, она нам је спасла све што имамо, она нам је ос-
ветила и очувала наше крсно име, наше лијепе обичаје. 
Вјера, олтар и свештенство, гусле, пјесме и слијепци, то 
су оне снаге, које нас бранише и одбранише, и преве-
доше преко толико вјекова буре, и одржаше и очуваше 
живот, мисли и осјећаје нашему народу. Вјера право-
славна, вјера наша и нашијех отаца, срасла се и слила се 
са Српством, да их је мучно одвојити, јер су као душа и 
тијело међу собом чврсто и условно обостраног живо-
та–везане“.9 Источник је стога позвао српску заједницу 
и сваког појединца да од себе одбаци себичност, а при-
грли слогу и споразум.10

 Извјештавајући о каснијим обиљежавањима Ви-
довдана српска штампа је радо истицала како се тог 

9	 Дабробосански источник, бр. 13–14, 1889, 194–200.
10	 Исто.



Видовдански завјет у националној идеологији ... 131

дана сваки Србин с пијететом и поносом сјећао ко-
совских јунака и мученика: „Не прославити Видов-
дан била би груба незахвалност према прошлости и 
неопростиви немар према народу и садашњости“.11 
То је био свети дан за сваког Србина, „дан жалости за 
прошлошћу, али и неумируће тежње за будућношћу“ 
(Тhomson, 1897: 31–32). Видовдан је уобичајено про-
слављан уз кићење кућа српским заставама, затварање 
радњи и гостионица, свечаним поменима, предавањи-
ма за народ12 и јавним извођењем српских народних 
пјесама.13 Босанска вила је објавила интересантан чла-
нак о прослави Видовдана код православне цркве у 
Горажду 1891. године, која је подразумијевала свечано 
јутрење и традиционалну литургију. Народ се веселио 
уз храну и пиће, пјевање народних пјесама и играње 
кола: „Ту је био богат до сиромаха, варошанин до сеља-
ка, измијешали се Чајничани, Рогатичани, Прачани и 
Гораждани, повезала и прожимала их братска љубав и 
милина дружевна“.14 Лист Народ писао је 1912. године о 
прослави Видовдана у Мостару када је одслужена света 
литургија и приређен парастос косовским херојима у 
православном храму. Град је био украшен српским тро-
бојкама, а уредништво Народа је упозорило да ће јавно 
објавити имена оних Срба који своје домове нису оки-
тили заставама.15

Народ је извјештавао о прослави Видовдана 1913. 
године у Ливну и Бањој Луци. У Ливну је послије бо-
гослужења, крсну славу Видовдан прославило Српско 
пјевачко и тамбурашко друштво „Сундачић“, а свеш-

11	 Народ, 8/21. јун 1913. 
12	 Исто, 13/26. јун 1912.
13	 Исто, 8/21. јун 1913. 
14	 Босанска вила, бр. 17, 1891, 267–268.
15	 Народ, 20. јун/3. јул 1912. 



Боривоје Милошевић132

теник Душан Лапчевић говорио је о значају празни-
ка.16 Лист је критиковао прославу Видовдана у Бањој 
Луци наводећи да су само двије свештеничке куће 
биле окићене барјацима, док је парастосу присуство-
вао приличан број грађана, али ипак несразмјеран 
значају празника и величини града. Све српске радње 
су биле затворене осим једне књижаре. Обиљежавање 
Видовдана у Бањој Луци заостајало је 1913. године за 
неким мањим мјестима: „Све је било натегнуто, усиље-
но, без срца и без живота. Фали нам јака национална 
свијест, љубав према народу и његовим светињама, 
озбиљно схваћање прилика и времена у коме се данас 
у Босни налазимо нарочито ми Срби“.17 У пригодним 
Видовданским бесједама уобичајено је истицана несло-
га српских средњовјековних великаша и борба за власт 
која је претходила Косовском боју, „издаја“ Вука Бран-
ковића и изостанак помоћи српској држави од стране 
европских хришћанских држава: „А Вук, срамни издај-
ник, његовог се гадног дјела гнушамо. И сами Турци 
нијесу га хтјели примити, него су му рекли: који човјек 
изда свој народ, како може бити вјеран другима? Зато 
је и умро у очајању онако исто као и Христов издајник 
Јуда Искариотски“.18

У српској заједници временом се усталио обичај 
да се на Видовдан добровољним прилозима помогну 
српске просвјетне и културне установе. Овај прилог 
назван је Видовдански дар(ак) и сматрало се да сваки 
Србин треба да се одужи свом народу на Видовдан и 
дарује у складу са својим могућностима зарад „боље 
будућности Србинове“.19 Многобројни јавни догађаји и 

16	 Исто, 19. јун/2. јул 1913. 
17	 Исто, 22. јун/5. јул 1913.
18	 Дабробосански источник, бр. 16, 1889, 262.  
19	 Народ, 22. мај/4. јун 1913. 



Видовдански завјет у националној идеологији ... 133

приредбе имали су за циљ прикупљање Видовдански 
дара. Примјера ради, Српски Соко у Тузли организо-
вао је Видовданске свечаности уз извођење јавне со-
колске вјежбе, за које нису наплаћиване улазнице већ 
је прикупљан Видовдански дар.20 Чланови пододбора 
„Просвјете“ у Тузли обилазили су српска домаћинства 
и прикупљали Видовдански дар за „Просвјету“, нагла-
шавајући да свако „може дати неколико новчића кад 
толики Срби могоше жртвовати своје животе“.21

У Сарајеву је Српско дилетантско позориште при-
ређивало пригодне позоришне представе у славу ко-
совских јунака.22 Српска православна основна школа и 
Виша дјевојачка школа у Сарајеву приређивале су за-
баве са игранком, а добровољни прилози прикупљани 
су у корист сиромашних ученика.23 Сарајевски прото-
презвитерат је подручном свештенству „топло препо-
ручивао“ да искористи обиљежавање Видовдана како 
би прикупили што више добровољних прилога за рад 
„Просвјете“.24 Српска православна црква сматрала је 
„Просвјету“ друштвом од највећег националног зна-
чаја, посебно у контексту очувања српског идентите-
та, културе и традиције, па је свештенству и вјерни-
цима редовно препоручивала да подрже рад друштва. 
„У борби са страном културом ми смо Срби Босне и 
Херцеговине на првом удару. И као што у борби фи-
зичкој одлучују први редови, тако ће у овој културној 
борби исход борбе зависити од нашега понашања (...). 

20	 Српски покрет, 14/27. јун 1914.
21	 Исто.
22	 Сарајевски лист, 26/13. јун 1912.
23	 Исто, 21/8. јун 1907.
24	 Архив Митрополије Дабробосанске, Несређена грађа 

1908−1914, Српско православно протопрезвитератско звање у 
Сарајеву, бр. 45/1912.



Боривоје Милошевић134

Свима културним средствима треба да се наоружамо, 
да у својој домовини очувамо своје српске одлике и да 
земљи даднемо свој српски карактер. Српство не смије 
нам бити празна ријеч, него појам пун садржине, који 
ће бити испуњен радом на просвјетном и економском 
пољу у свим правцима“, наводи се у црквеној окружни-
ци из 1912. године.25

У контексту активности „Народне одбране“, орга-
низације основане 1908. године током Анексионе кри-
зе, и њених схватања националних дужности, Видовдан 
је посматран као дан смотре српске снаге и јединства, 
који је требало пажљиво обиљежавати: „Он мора да 
престане бити дан плача, а да постане дан српског поно-
са. Славећи јунаке који су пали на старом Косову, хоће 
Народна одбрана да покаже нове јунаке које Српство 
спрема за ново Косово“.26 Током судских процеса про-
тив српских политичких и културних првака у Босни 
и Херцеговини у вријеме Првог свјетског рата, аустро-
угарским истражиоцима је посебну пажњу привукло 
настојање друштва „Просвјета“ да српска заједница до-
стојно обиљежи Видовдан и да се том приликом при-
купи што више видовданског дара.27 „Уз то што доноси 

25	 Архив Митрополије Дабробосанске, Несређена грађа 
1908−1914, Видовдански дар „Просвјети“, 1912.

26	 Народна одбрана, Београд 1911, 62.
27	 АБиХ, Земаљска влада, през. бр. 1.566, 9. фебруар 1915. У по-

верљивом извјештају из Београда од 26. јуна 1914. аустроугар-
ске власти су цитирале проглас „Народне одбране“ српском 
народу о прикупљању видовданских прилога, у коме се наводи: 
„Браћо и сестре! Осветио се само део Косова, само део дана 
Светог Вида. Колико су далеки простори у којима се чује наш 
народни језик – српски, хрватски и словеначки – од Кикинде до 
Монастира, од Трста до Царевог Села – толико је широк и ши-
рок смисао Светог Вида и Косова. Колико год на овој терито-
рији био плач народне душе и шкргут ланаца по нашој браћи, 
остаје нам дужност да радимо и да се жртвујемо. Видовдан је 



Видовдански завјет у националној идеологији ... 135

новац у фонд Народне одбране, буди Видовдански да-
рак националну свест, тумачи стару српску прошлост 
и ствара јачу наду у српску будућност“, наводи се у јед-
ном судском акту.28 Закључак истражилаца биo је да се 
„српски народ у Босни и Херцеговини не просвјећује 
зато да као народ у склопу наше монархије истој кори-
сти као просвјећени народ, већ се он просвјећује за бу-
дућност српског народа уопће, да се уједини и отцијепи 
од наше монархије“.29

Упркос предузетим мјерама, напори власти да 
школе учине средством његовања босанске национал-
но-политичке идеологије и аустријске државне идеје, 
нису уродили плодом. Поред свега што је учињено како 
би се ђаци трајније везали за монархију, власти нису 
оствариле знатнији успјех, како због васпитања које 
су млади са собом носили из родитељског дома, тако и 
због утицаја цркве и српских учитеља на ђаке у школа-
ма (Papić, 1972: 71−72). Младобосанац Васо Чубрило-
вић присјећао се учења њемачког језика у школи које 
га је притискало попут ноћне море, па га је учио без-
вољно, једнако као и историју Хабзбуршке монархије: 
„Tуђа историја, претрпана подацима о феудалној го-
споди старог немачког царства. И данас ме ухвати мука 

раније могао да значи дан жалости за нас, али данас, када смо 
већ дубоко закорачили у нову историју народа, када иза нас 
стоје велики и славни национални догађаји и очекују нас још 
славнији и већи, данас када стојимо усред стварања велике на-
ционалне државе, данас Видовдан за нас мора бити дан велике 
радости и поноса због онога што се десило, како је из ње прои-
зишло, а још више због онога што ће доћи“; Österreich-Ungarns 
Außenpolitik von der Bosnischen Krise 1908 bis zum Kriegsausbruch 
1914, VIII, Wien-Leipzig 1930, 198–199.

28	 AБиХ, Процес Васиљу Грђићу и другима, IV–14–30, 838.
29	 AБиХ, Процес Васиљу Грђићу и другима, IV–14–30, 842; 

Optužnica državnog odvjetništva u Banjoj Luci protiv Vasilja Grđića, 
Banja Luka 1915, 169.



Боривоје Милошевић136

кад се сетим неправилних глагола из немачке грамати-
ке и набрајања оних безбројних грофовија, војводста-
ва, надвојводстава хабзбуршких, немачких земаља које 
сам морао учити напамет. Учио сам их али их никад 
нисам научио. Сасвим друго је било са учењем српске 
историје. То ми је већ све било познато, блиско из на-
родне песме, из прича старих, из слика што су виси-
ле по зидовима код куће“ (Чубриловић, 2022: 69). Чу-
бриловић је рођен 1897. године у имућној трговачкој 
породици у Градишци на Сави. Поред све одбојности 
према аустроугарском окупатору, његов отац није био 
противник модернијих образаца живота који су насту-
пили са аустроугарском окупацијом Босне и Херцего-
вине. Ипак, зидове његовог дома, као и многих других 
српских породица, красиле су слике кнеза Лазара, Ми-
лоша Обилића и косовских јунака. Чубриловић је прве 
поуке из националне историје добио у крилу своје баке, 
побожне жене која је била свједок многих српских уста-
нака против османских власти у другој половини XIX 
вијека (Исто: 72).

Први извјештаји о побједама балканских савезни-
ка 1912. године изазвали су снажан утисак у Европи и 
врење у јужнословенским дијеловима Аустроугарске. 
Кочићева Отаџбина је почетак ратова најавила као 
пресудни корак на путу коначног процесa ослобођења 
и уједињења: „Изгинути или живјети као људи, другога 
данас нема. Клин се клином избија, на силу и насиља 
мора се одговорити силом. Пролиће се крв али ће из ње 
поникнути лијепи и свијетли дани слободе“.30 Српска 
заједница позвана је да помогне Црвени крст Србије и 
Црне Горе: „Наша помоћ, колико год велика била, биће 
малена, јер ће бити у новцу. Ови прилози новчани по-

30	 Отаџбина, 27. септембар/10. октобар 1912. 



Видовдански завјет у националној идеологији ... 137

казаће само нашој браћи да заједно с њима осјећамо, 
стрепимо, надамо се, и наша ће нас браћа разумјети“.31 
Највеће одушевљење показивала је пројугословенска 
омладина кoja је сматрала да је побједом над Турском 
Србија часно и херојски извршила један дио српског 
уједињења, али сада треба „да се оснажи, подигне и 
окрепи јер је чекају још увек велики задаци“ (Екмечић, 
1989: 681). 

Омладина није пропуштала нити једну прилику да 
јавним манифестацијама искаже подршку Краљевини 
Србији и њеним савезницама, а такви иступи редовно 
су се претварали у демонстрације против аустроугар-
ских власти. Многи Младобосанци су кришом напу-
стили покрајине и као добровољци прикључили су се 
српској и црногорској војсци (Мастиловић, 2012: 137). 
Иво Крањчeвић наводи како су успјеси Србије и Црне 
Горе „задахнуле омладину духом побједе и дубоким 
увјерењем да су потребне само жртве па да се постигне 
свака, наизглед немогућа, побједа, (...). Ученице су на 
својим шеширићима носиле врпце, на којима су биле 
златним словима исписана имена ослобођених градо-
ва, а та су имена за два-три дана застаријевала јер су 
долазила нова имена“. Приче о комитским подвизима 
шириле су се брзо и међу омладином изазивале по-
нос и дивљење (Кranjčević, 1954: 50−51). Из извјештаја 
окружних власти сазнајемо да су Балкански ратови 
изазвали велико интересовање становништва, a мно-
ги Срби су били мишљења да је рат између Србије и 
Аустроугарске неизбјежан те су вјеровали да ће Србија 
свој суверенитет ускоро проширити на Босну, Херцего-
вину, Хрватску, Славонију и Војводину. Са друге стра-
не, локалне власти су извјештавале како су турски по-

31	 Исто, 9/22. октобар 1912.



Боривоје Милошевић138

рази у Балканским ратовима депримирајуће дјеловали 
на муслиманско становништво (Mилошевић, Лукић, 
2022: 33–49).

Српска штампа поздравила је успјехе балканских 
савезника 1912. године, што су аустроугарске власти 
злоупотријебиле као доказни материјал на велеиздај-
ничким процесима Србима током Првог свјетског рата. 
Тако је, примјера ради, у судским списима цитиран дио 
текста из једног „Просвјетиног“ издања: „Вијекови су 
пролазили од косовске погибије, а Србин је чекао, на-
дао се, вјеровао да ће једном доћи дан освете. И дошао 
је. Дочекали смо тај сретни дан. Косово је освећено. 
Видовдан нам је био до сада дан туге и жалости за из-
губљеном славом и величином, дан поноса за витешка 
дјела косовскијех јунака. Видовдан ће нам од сад бити 
дан несаломљиве вјере у бољу будућност српског наро-
да“.32 „Велики Косовски празник, који је столећима био 
дан опште народне жалости, прославља се данас, као 
најрадоснији дан, као празник ослобођења“, писало је у 
уводнику Политике од 15/28. јуна 1913. године.33

Српска омладина у Сарајеву позвала је те године 
Србе у Босни и Херцеговини да достојанствено про-
славе Видовдан, „велики, чисти и неисцрпни извор 
нашег прегалаштва, наших нада и вјере у бољу будућ-
ност“, дан који је вијековима „челичио српска срца и 
погаженому робљу показивао на свете косовске гробо-
ве и зборио му благим шумором бистре Ситнице, Лима 
и Вардара: Не клони. Из оних зараслих хумака родиће 
се слава твоја, јер гдје су гробови тамо ће бити и Ва-
скрсења“.34 Лист Пијемонт истиче како се на Лабу и 
Ситници, „где је некада стег српске слободе сломљен“, 

32	 AБиХ, Процес Васиљу Грђићу и другима, IV–14–30, 908–909.
33	 Политика, 15. јун 1913.
34	 Исто.



Видовдански завјет у националној идеологији ... 139

сада побједоносно вијоре српске заставе: „Тамо се да-
нас братиме две војске једнога народа, тамо, на Лабу и 
Ситници подигнут је мост љубави и братства, који је 
немилосрдна историја столећима рушила, да, тамо на 
Косову се данас грли и братими српска и црногорска 
војска, на чијим бајонетима пишу једне исте речи: Ко-
сово је освећено“.35

У уводнику листа Народ из јануара 1913. наводи 
се како је претходна година у колективној свијести 
српског народа упамћена као „величанствен призор 
подизања једне нације која је дала један еклатантан до-
каз своје животне способности и која је открила у себи 
неслућене енергије. У овој дивној години наша нација 
је положила испит који јој предсказује најсјанију будућ-
ност“.36 Пад Скадра је у српској јавности означен као 
„празник над празницима“. „О ми се радујемо, ми смо 
несравњиво срећни што живимо у ово вријеме народ-
не ренесансе, чији су темељи многе кости наше браће, 
(...). Скадар је пао! Магијска је реченица која опаја да-
нашња покољења и која ће бити једна од важних побу-
да за давно изграђивање идеала српског народа. И ми 
немамо довољно ријечи да одамо своје дивљење, своје 
високо поштовање Шумадији и Зети, које су загрљене 
сртале у смрт да на њој оснују нови живот препорођене 
и уједињене нације и укажу пут спасења“, наводи На-
род.37 У Календару „Просвете” за 1913, који је уређен 
1912, дакле прије побједе српске војске над Турцима, 
15. јуни (28. јуни по новом календару) као Видов и Ла-
зарев дан није означен црвеним словима.38 Али, већ на-
редне године, у истом календару за 1914, штампаном 

35	 Пијемонт, 15. јун 1913.
36	 Народ, 2/15. јануар 1913.
37	 Исто, 10/23. април 1913.
38	 Календар „Просвјета“ за годину 1913, Сарајево 1912.



Боривоје Милошевић140

1913, дакле послије Кумановске битке, име Видовдана 
написано је празничним, црвеним словима.39 Исте го-
дине Видовдан је ушао у календар Краљевине Србије 
као један од девет главних празника који се сваке годи-
не званично светкују. 

Због снажне симболике која се подударала са сло-
бодарском идеологијом соколског покрета и идејом 
свесловенске узајамности, Видовдан је представљао 
централну и најважнију соколску светковину. Уочи 
Првог свјетског рата српски соколски покрет у Босни 
и Херцеговини, под старјешинством Војислава Бесаро-
вића, Чедомира Милића и Стевана Жакуле, развио се у 
свим већим варошима. Кроз соколска друштва, идејно и 
програмски блиска трезвењачким и антиалкохоличар-
ским организацијама, васпитавали су се многи српски 
средњошколци, посебно они блиски младобосанском 
покрету (Милошевић, 2014: 241−253). Српска соколска 
жупа Фрушкогорска традиционално је обиљежавала 
Видовдан великим соколским слетом крај манастира 
Врдник на Фрушкој гори.40 Први слет здружених по-
братима и сокола организован је у Босанској Градишци 
на Видовдан 1911. године (Микић, 2020: 176−177). Тада 
је одржан свечани дефиле сокола и побратима, помен 
косовским јунацима, предавање Живојина Дачића, 
гусларски наступ Петра Перуновића и коначно зајед-
нички ручак побратима, сокола и гостију.41

Соколска жупа Босанско-Херцеговачка oдржала 
је на Видовдан 1914. године у Бањој Луци велики по-
крајински соколски слет за који су припреме почеле 
још током раног прољећа. На слету су учествовала со-

39	 Календар „Просвјета“ за годину 1914, Сарајево 1913.
40	 Народна одбрана, Београд 1911, 88.
41	 Споменица II покрајинског слета Сокола краљевине Југославије 

у Сарајеву, Сарајево 1934, 62−65.



Видовдански завјет у националној идеологији ... 141

колска и побратимска друштва из Бање Луке, Загреба, 
Сиска и других градова. Главни организатори били су 
чланови соколског друштва из Бање Луке: Владислав 
Бабић, Мићо Баслаћ и Драгутин Дакић (Милошевић, 
2018: 5−9). У цркви је митрополит бањолучко-бихаћки 
Василије Поповић водио помен косовским херојима, 
након чега је одржано више патриотских говора, а по-
том је услиједила пауза до 16.00 часова када је требала 
бити одржана јавна соколска вјежба.42 Бањолучки со-
коли су поводом овог слета добили више поздравних 
писама, међу којима и телеграм крагујевачких сокола, 
који је касније послужио као повод за хапшење сокол-
ских функционера у Бањој Луци.43

Учеснике соколског слета о атентату у Сарајеву 
обавјестиo је прота Душан Суботић, предсједник со-
колског друштва из Босанске Градишке, замоливши 
присутне да се мирно разиђу.44 На примљене вијести о 
убиству Франца Фердинанда учесници соколског сле-
та одговорили су узвицима одушевљења (Микић, 1995: 
381). Жандари су потом забранили свако даље одржа-
вање соколских свечаности, тражећи од грађанства да 
у знак опште жалости на своје домове истакне црне за-
ставе.45 „Шапатом од уста до уста за неколико минута 
знали смо сви да Принцип није промашио. Представ-
ник власти затражио је од слетског одбора да се слет 
одмах распусти, барјаци и вијенци поскидају, а посје-
тиоци разиђу. Многи су се грађани престрашили, а који 
су се радовали, изражавали су своје задовољство само 
шапатом. Али чланове Југославије и Слободе истински 
је одушевила ова вијест, јер је у њој наслућивала први 

42	 Врбаске новине, 26. јун 1938. 
43	 Исто, 5. јун 1938. 
44	 АРС, Мемоарска грађа, 209−IV/142. 
45	 Исто. 



Боривоје Милошевић142

сигнал за узбуну и за коначни обрачун с подмуклим 
непријатељем те пут до потпуног ослобођења и ује-
дињења Југословена. Соколство нас је тако одгојило“, 
наводи се у једном опису бањолучког Видовдана 1914. 
године (Јанковић, 1939: 19). Истога дана је одржан 
и велики слет Српске соколске жупе „Приморске“ у 
Книну. На слету су учествовали Хрватска соколска 
жупа „Бана Палижне“ из Задра, Хрватска соколска 
жупа „Крешимирова“ из Шибеника те представници 
Савеза српских соколских друштава „Душан Силни“ 
из Србије. Послије слета српски и хрватски соколи 
отишли су на излет на Далматинско Косово крај Кни-
на (Жутић, 2014: 253). Планирани видовдански со-
колски слет у Љубљани није одржан јер аустроугарске 
власти нису дозволиле учешће соколима из Краљевине 
Србије.46

У односу на муслиманску и хрватску штампу, која 
је са хвалоспјевима и пригодним поданичким поздра-
вима најавила долазак престолонасљедника Франца 
Фердинанда у Босну и Херцеговину, насловнице српске 
штампе посљедњих дана јуна 1914. године биле су ма-
хом посвећене обиљежавању надолазећег Видовда-
на.47 Од српске заједнице је затражено да са пијететом 
обиљежи празник који је требао бити у знаку сјећања 
на пале српске војнике током Балканских ратова: „Срби 
из Босне и Херцеговине сјетите се достојно на Видов-
дан тих бораца и осветника; посветите тај дан тужној 
успомени, радосној садашњости, основи срећније бу-
дућности, (...). Срби из Босне и Херцеговине просла-
вите Видовдан достојно и племенито. Достојност нека 

46	 ХАС, Лични фонд др Војислава Бесаровића. Рад српских сокол-
ских друштава од новембра 1913. до Видовдана 1914.

47	 Одјеци – европска штампа о сарајевском атентату и јулској 
кризи, Бања Лука 2015, 80−103.



Видовдански завјет у националној идеологији ... 143

буде свједочанство ваше озбиљности– племенитост ва-
шег пожртвовања“.48

Видовдан је у ранијим временима био успомена 
трагичног националног слома, „притајена и подгре-
вана тежња за осветом и славом“, али је 1914. озна-
чен као „дан славе наше националне енергије, воље за 
животом, борбе за ојачавањем свих делова српске на-
ције“. Срби су позвани да у име радости домове оките 
националним заставама, а богатим прилозима обдаре 
друштво „Просвјета“ као темељ културног уздизања и 
препорода.49 „На Видовдан славимо оне велике Србе, 
који су опћој српској ствари принијели највеће жртве 
– своје животе, славимо самопријегор и јунаштво му-
ченика народних, прошлих и садашњих. Ми из дубо-
ког поштовања према проливеној српској крви требали 
би да посветимо тај дан само узвишеном размишљању 
о прошлости и будућности народној; да васпитавамо 
тај дан и себе и млађе своје за велика дјела, поштујући 
жртве и угледајући се на њих“, наводи лист Народ.50 Дан 
уочи Видовдана, овај лист је на насловници, уоквиреној 
црвеном, плавом и бијелом бојом, објавио дио бесједе 
владике Николаја Велимировића Изнад греха и смрти 
и пјесму На Косову Алексе Шантића. Готово непримјет-
на, вијест о доласку Франца Фердинанда у Сарајево на-
шла се пред читаоцима тек на трећој страни.51

Видовдански атентат у Сарајеву умногоме се засни-
вао на обрасцу Обилићевог косовског тираноубиства. 
Гаврило Принцип, Недељко Чабриновић и Трифко Гра-
беж видјели су у аустроугарским војним маневрима и 
посјети престолонасљедника Фердинанда Сарајеву на 

48	 Народ, 12/25. јуни 1914.
49	 Исто, 11/24. јуни 1914.
50	 Исто, 8/21. јуни 1914.
51	 Исто, 14/27. јуни 1914.



Боривоје Милошевић144

Видовдан, намјерну, националну увреду. Чабриновић је 
чак тврдио да је, попут оклеветаног Милоша Обилића, 
убиством тиранина хтео да скине љагу са свог имена, 
будући да је његов отац у Сарајеву био оптуживан да 
је био аустријски доушник. Национализам младобоса-
наца био је заправо отпор тиранији и тежња ка наци-
оналном ослобођењу и уједињењу. Јован Скерлић га је 
дефинисао сљедећим ријечима: „Нови национализам 
значи веру у себе, ослањање на своју сопствену снагу, 
отказ свему сужањскому и у себи и око себе, поуздање у 
стару и вечну истину да у ствари слободе има само оно 
што се узме“ (Скерлић, 1913: 222). Младобосанци су се 
надахњивали јунаштвом Милоша Обилића, идејом ко-
совске освете и националним историјским искуством 
сачуваним у стиховима владике Петра II Петровића 
Његоша, које су знали напамет (Шијаковић, 2015: 36). 
У свим важнијим Његошевим дјелима истицани су мо-
тиви мучеништва и духовне храбрости да се сопствени 
живот жртвује за народно ослобођење, које је Његош 
сједињавао са појмом хероизма, при чему је Обилић по-
стао отјелотворење култа јуначког жртвовања (Dedijer, 
2015: 330). Милош Ђурић у том духу 1914. пише: „Вред-
ност једне нације треба, дакле, мерити према томе ко-
лику је победу извојевало у њој небеско начело над зе-
маљским“, (Опширно код: Ђурић, 1914).

Васа Чубриловић наводи како се традиција лич-
не иницијативе против окупатора и непријатеља код 
Срба изградила на миту о Милошу Обилићу и њего-
вом подвигу на Косову, које је постало симбол борбе 
против освајача, док је Милош Обилић представљао 
херојску страну те борбе. Наведено је утицало на многе 
нараштаје, а понајвише на генерацију Гаврила Принци-
па и другова (Чубриловић, 2022: 182). Чубриловић је са 
правом истицао како су Срби са именом Милоша Оби-



Видовдански завјет у националној идеологији ... 145

лића сјединили име Гаврила Принципа, „први означа-
ва српски хероизам у трагедији на Косову пољу, дру-
ги, српски хероизам у коначном ослобођењу“ (Dedijer, 
2015: 334). Десет година по окончању Првог свјетског 
рата часопис Покрет наводи како је Обилићев подвиг 
на Косову пољу био необорив доказ да је тада „у већ 
разваљеном наследству Немањића, безимена маса – јер 
Обилић је представник безимених – правилно слутила, 
шта је у сукобу са Турцима на коцки; и да је, од своје 
стране, спремна била на све жртве, да би се опасност 
отклонила“. У другим околностима, то исто учинила 
је Принципова генерација, па часопис закључује: „Та 
спремност на жртве, која је одржала ову нацију кроз 
све перипетије наше бурне историје, имаће вечно за 
свој празник Видовдан и за примере његове јунаке и 
мученике, који свесно дадоше животе своје за нацио-
нални идеал“.52

Необјављена грађа

Архив Митрополије Дабробосанске (=AMД), Несређена 
грађа 1908−1914.

Архив Босне и Херцеговине (=АБиХ), Земаљска влада; Про-
цес Васиљу Грђићу и другима.

Архив Републике Српске (=АРС), Мемоарска грађа.
Хисторијски архив Сарајево (=ХАС), Лични фонд др Војис-

лава Бесаровића.

Штампа

Босанска вила, Сарајево.
Врбаске новине, Бања Лука. 
Дабробосански источник, Сарајево.

52	 Покрет, 28. јуни 1924, 356.



Боривоје Милошевић146

Женски свет, Нови Сад.
Застава, Нови Сад. 
Календар „Просвјета“, Сарајево. 
Народ, Сарајево. 
Народна одбрана, Београд.
Отаџбина, Сарајево. 
Пијемонт, Београд.
Покрет, Београд.
Политика, Београд.
Православље, Београд. 
Сарајевски лист, Сарајево.
Српски покрет, Тузла.

Објављени извори

Optužnica državnog odvjetništva u Banjoj Luci protiv Vasilja 
Grđića, Banja Luka 1915.

Österreich-Ungarns Außenpolitik von der Bosnischen Krise 1908 
bis zum Kriegsausbruch 1914, VIII, Wien-Leipzig 1930.

Литература

Базић, Јован. (2012). „Улога Косовског мита у обликовању 
српског националног идентитета“, Српска политичка 
мисао, бр. 4, 253–271.

Evans, Artur. (1965). Kroz Bosnu i Hercegovinu peške tokom 
pobune avgusta i septembra 1875. Sarajevo: Veselin Masleša.

Dedijer, Vladimir. (2015). Sarajevo 1914. Banja Luka: Narodna i 
univerzitetska biblioteka Republike Srpske. 

Ђурић, Милош. (1914). Видовданска етика. Загреб: Издање 
српског академског друштва.

Екмечић, Mилорад. (1989). Стварање Југославије 1790–1918, 
том 2. Београд: Просвета.

Жутић, Никола. (2014). „Омладински антихабзбурш-
ки национал-културни покрети и сарајевски атентат 
(1908−1914)“, Гласник Удружења архивских радника Ре-
публике Српске, год. VI, бр. 6, 243−261.



Видовдански завјет у националној идеологији ... 147

Јанковић, Милан. (1939). Слобода и Југославија. Београд: 
Штампарија Д. Грегорића.

Калинић, Војин. (2014). Културни препород Срба у Северној 
Далмацији од 1848. до 1914. године, докторска дисерта-
ција. Београд: Факултет политичких наука.

Ковић, Милош. (2017). Упоришта. Београд: Catena mundi. 
Кraljačić, Tomislav. (1987). Kalajev režim u Bosni i Hercegovini 

(1882–1903). Sarajevo: Veselin Masleša.
Краљачић, Томислав. (1991). „Петстогодишњица Косовске 

битке у Босни и Херцеговини“, Косовска битка 1389. го-
дине и њене последице. Београд: САНУ, 133–139.

Kranjčević, Ivo. (1954). Uspomene jednog učesnika u sarajevskom 
atentatu. Sarajevo: Svjetlost, 1954.

Maстиловић, Драга. (2012). Између српства и југословенства. 
Српска елита из Босне и Херцеговине и стварање Југосла-
вије. Београд-Гацко: Филип Вишњић.

Микић, Ђорђе. (1995). Бања Лука на Крајини хвала. Бања 
Лука: Институт за историју, 1995.

Микић, Ђорђе. (2020). Народна историја Градишке. Мали 
Београд. Градишка: Завичајни музеј, 2020.

Милошевић, Боривоје. (2014). „Аустроугарска управа и 
српски соколски покрет у Босни и Херцеговини у Првом 
свјетском рату“, Први свјетски рат – узроци и посљеди-
це. Бања Лука: Академија наука и умјетности Републике 
Српске, 241−253.

Милошевић, Боривоје. (2018). Бањалука у борби за осло-
бођење и уједињење. Бањалука: Архив Републике Српске 
– Удружење архивских радника Републике Српске.

Милошевић, Боривоје. Лукић, Сандра. (2022). „Балкански 
ратови и југословенска револуционарна омладина“. Си-
неза, 2/3, 33–49.

Одјеци – европска штампа о сарајевском атентату и јулској 
кризи (2015). Бања Лука: Народна и универзитетска би-
блиотека Републике Српске. 

Papić, Mitar. (1972). Školstvo u Bosni i Hercegovini za vrijeme 
austrougarske okupacije 1878–1918. Sarajevo: Veselin 
Masleša. 



Боривоје Милошевић148

Петровић, Миодраг. (1977). Видовдан и часни крст. Оглед из 
књижевне археологије.  Београд: Слово љубве.

Радуловић, Ристо. (1940). Расправе и чланци. Београд: Српска 
књижевна задруга. 

Ракић, Лазар. (1991). „Обележавање петстогодишњице ко-
совске битке у Војводини (1889)“. Зборник Матице 
српске за историју, св. 39–40, 7–24.

Скерлић, Јован. (1913). „Нови омладински листови и наш 
омладински нараштај“. Српски књижевни гласник, XXX, 
3, 212–223.

Споменица II покрајинског слета Сокола краљевине Југосла-
вије у Сарајеву (1934). Сарајево: Босанска пошта.  

Thomson, Harry. (1897). The Outgoing Turk, Impressions of a 
Journey through the Western Balkans. New York: William 
Heinemann. 

Чубриловић, Васа. (2022). Сећања. Београд: Вукотић медиа. 
Шешум, Урош. (2023). „Обележавање петстоте годишњи-

це Косовске битке 1889. године“. Династија Обреновић 
и проглашење Краљевине Србије, Ниш: Народни музеј, 
285–308.

Шијаковић, Богољуб. (2015). „Видовдански рат, видовданска 
етика, памћење“. Политеиа, бр. 9, 9–57.

Borivoje Milošević

THE VIDOVDAN PLEDGE 
IN THE NATIONAL IDEOLOGY OF THE SERBS 

OF BOSNIA AND HERZEGOVINA
Summary

Centuries of life under the Ottoman and Austro-Hungarian 
occupiers did not break the national spirit and faith of the Serbian 
community in Bosnia and Herzegovina in final liberation, as the 
highest national ideal. The celebration of Vidovdan, along with the 



Видовдански завјет у националној идеологији ... 149

Saint Sava celebrations, represented the most important national 
holiday of the Serbs in Bosnia and Herzegovina from the late 19th 
and early 20th centuries. Political repression and a school system 
adapted to the needs of the Austro-Hungarian occupiers aimed 
to shape generations of loyal subjects, which came into conflict 
with the folk tradition and mentality of Serbian society. The 
memory of the Kosovo heroes, preserved through daily church 
liturgies, oral traditions, prose and poetry, was passed down from 
generation to generation within Serbian families, regardless of 
their education or social status. The ideal of Kosovo tyrannicide 
was deeply embedded in the ideology of the Serbian Sokol and 
Young Bosnian movements.

Keywords: Vidovdan, Bosnia and Herzegovina, Serbian 
community, national ideology.





Богољуб Шијаковић*
Универзитет у Београду,
Православни богословски факултет

1

ЗАВЈЕТ И НОРМАТИВНОСТ

Сажетак: Аутор најприје објашњава природу и зна-
чај нормативности, а затим говори о суштини завјета и о 
завјетној припадности историјској и моралној народној 
заједници, истичући да је управо нормативност садржај 
завјета на који се обавезујемо. Потом се анализира Све-
тосавље као конкретизација завјета у српском народу. 
Завјет(е) предака (светосавски, косовски, видовдански) но-
симо у себи као предање које нам је дато (баштина) и задато 
(нормативност), и због тога смо историјски народ. Свето-
савска вјера, Косовски завјет и Видовданска хероика свје-
доче да је српски национални идентитет духовна и завјетна 
категорија. Они су уједно универзални културни образац 
који се контекстуално реализује у историји српске културе 
(као национално конкретизовани универзализам). Наиме, 
наш културни универзализам не треба да буде анационал-
на апстракција, већ треба да буде конкретизован у српском 
искуству свијета живота и историје. Култура која уважава 
Завјет треба да култивише нашу савјест: да бисмо имали 
морални поглед на живот и историју. А сублимација исто-
рије је жртва. Косовски Видовдан и Јасеновац су јединстве-
не завјетне жртвене парадигме које омогућавају да догађаје 
разумијевамо као нашу историју, да разумијемо историју, 
да историјске догађаје посматрамо из перспективе жртве. 
Ту перспективу жртве Насиље хоће да укине.

Кључне ријечи: нормативност, завјет, Светосавље, 
Косовски завјет, Видовданска хероика, жртва

*	 Редовни професор у пензији, bsijakov@gmail 

УДК 316.75(=163.41):27-236.5



Богољуб Шијаковић152

Говорити о завјету и нормативности на посебан 
начин подразумијева понудити дефиниције које су да-
како усмјерене на утврђивање суштине тога о чему је 
ријеч. Овај сократовски поступак („шта је x?“) требало 
би да гарантује да разговор има смисла. Човјек је наиме 
смислотворно биће, које не само да трага за смислом 
у стварности него и само производи смисао у многим 
областима живота. Смисао уноси у живот границе 
тј. норме, па благодарећи нормативности знамо шта 
је нормално а шта није, шта је истинито а шта није, 
шта је морално исправно и допустиво а шта није, шта 
је смислено а шта није. Но ми живимо у доба кризе нор-
мативности: абнормалност се намеће као обавезујућа 
нормалност, мјесто истине заузима постистина (не-
стабилна и манипулативна „истина“), а моралне, прав-
не и обичајне норме се изопачују, што све производи 
патолошку равнодушност на зло, индиферентност на 
гријех. Без норми свијет постаје лишен смисла. Сми-
сао, норме, вриједности – у крајњем происходе из Све-
тости, из оне инстанције коју доживљавамо као свету и 
трансцендентну. Али свијет у коме живимо лишава се 
светог и трансцендентног исходишта нормативности 
и вриједности. Данашњу друштвену стварност карак-
терише упорно настојање да се обесвети и обесмисли 
Свето а да се „светим“ учини профано и чак скаредно. 
Последица десакрализације је баналитет свијета жи-
вота. Живимо у времену деструкције свега традицио-
налног: све митове треба разорити ‒ то захтијева нова 
митологизована просвијећеност у кулминацији своје 
неоправдане и неодговорне моћи. 

Под владајућим геслом да све што је чврсто тре-
ба претворити у ваздух, човјеков идентитет постао је 
„конструкт“ (али како може да постоји конструкција 
ничега?), па је онда и наша јединствена и богомдана 



Завјет и нормативност 153

личност претумачена као илузија. На шта да се по-
зовемо као на чврсто и поуздано? ‒ осим на структу-
ре моћи? Све што задовољава потребу за утврђеним 
смислом оптужено је пред инквизиционим трибуна-
лом за „есенцијализам“ (недопустиво је да било шта 
има суштину), а уосталом инкриминисана је на истом 
мјесту под оптужбом за „логоцентризам“ и сама идеја 
смисла у говору (као да говор, ум и стварност немају 
поуздану и утврдиву повезаност). Ова свеопшта криза 
као медијум манипулације и контроле је духовна ситу-
ација времена која управо подстиче потребу да се фи-
лософски мисли у атмосфери коју одликује хришћан-
ска вјера. Притом, истина вјере нема намјеру да буде 
научна истина већ нешто много важније – животна ис-
тина. Уосталом, заузимање темељног животног става, 
наиме живот у одлучивању и одговорности, одиграва 
се у крајњој линији на начин вјеровања, у темељу ког су 
слобода и љубав.

Нормативност

Савремене друштвене промјене представљају за-
право трансформацију разних идентитета – индиви-
дуалног, колективног, националног, вјерског, поли-
тичког. Ова трансформација неријетко се изводи као 
конструкција и инсценација идентитета. Истовремено 
се поништавају традиционалне норме и обесмишљава 
сама природа нормативности. Изграђивати свој иден-
титет, чувати национално памћење, испољавати исто-
ријску одговорност и бранити традицијом потврђене 
норме ‒ то је важно поготово у времену слабљења тра-
диционалних идентитета и нормативности. Комплекс-
ни појам нормативности покрива углавном феномене 
обичајних, моралних, правних и уопште социјалних 



Богољуб Шијаковић154

норми (norma ‒ „угломјер“, мјерило, правило, пропис). 
Постоје етичке (моралне) норме као вриједности и им-
перативи у нашем моралном поступању, правне норме 
као законске регуле и прописи и социјалне (друштвене) 
норме као конкретна упутства и правила друштвеног 
понашања (од обичајности до конвенционалности). 

Све три области нормативног садрже правила 
како треба или се мора поступати. Отуд се појам нор-
мативности користи у философији, правној науци и 
друштвеним и културним наукама. У философији, јед-
ноставно речено, појам нормативности односи се на то 
како нешто треба да буде, и атрибут ‘нормативан’ је по 
правилу супротан атрибуту ‘дескриптиван’ (па сходно 
томе постоје двије велике групе теорија – дескриптив-
не и нормативне). За разлику од дескриптивних исказа, 
који говоре о стварности (и могу се провјерити и по 
потреби оповргнути), нормативни искази говоре како 
нешто треба да буде, наиме како нешто треба вреднова-
ти. (Као што је познато, Хјум је инсистирао на разли-
ци између исказа који вреднују и исказа који описују.) 
У философији морала нормативно се објашњава да ли 
је нешто добро или лоше или које радње и поступци 
су морално оправдани. Норме често доживљавамо као 
оно што једноставно важи, има снагу важења, па отуд 
нормативне теорије хипотетички претпостављају нор-
му као дату а да саме не образлажу зашто треба слије-
дити ту норму (за разлику од телеолошких теорија које 
оправдавају датост норме или циља). Пошто норма-
тивне теорије описују који услови морају бити дати 
или које радње морају бити изведене да би се испунила 
одређена норма, онда су у том аспекту и нормативне 
теорије заправо дескриптивне (описне). 

И у једном суштинском смислу: будући да се норма-
тивност тиче дјеловања усмјереног према неким прави-



Завјет и нормативност 155

лима и односи се на индивидуалне и социјалне радње 
и поступке чији се исходи (намјера, интенционалност, 
консеквенцијализам) означавају као добри или лоши, 
пожељни или непожељни, допустиви или недопустиви, 
а то значи да се те радње и поступци подвргавају вред–
новању (норма и јесте стандард за вредновање), – онда 
изгледа да нормативне тврдње можемо схватити као 
тврдње о разлозима које нам дају чињенице, па онда 
бисмо и поступање у складу са нормама могли такође 
чињенички провјеравати. Међутим то није увијек слу-
чај, па онда или бисмо појам разлога морали безобал-
но проширити или треба да признамо да постоје такве 
нормативне радње и поступци за које не можемо наћи 
никакав ‘разлог’ изван снаге важења саме норме. То је 
због тога што нормативност у крајњој линији проис-
ходи из светости, или бар из онога што доживљавамо 
као свето. Светост као исходиште нормативних вријед-
ности је извор норми независан од субјективног мора-
ла појединца и тако је у стању да последично постиже 
одређени (мањи или већи) степен објективности так-
вих норми. 

Право се може одредити као нормативна наука 
јер се бави правним нормама, и упркос могућности 
кршења правних норми (нпр. кривична дјела против 
правних норми) – оне као друштвене норме имају изу-
зетан значај за хомогенизацију и стабилност друштве-
ног поретка. Ради тога је важно истаћи да су правне 
норме с једне стране диспозиције (правила правног по-
нашања) а с друге санкције (садрже казнене одредбе). 
Социологија је такође нормативна наука јер се бави 
друштвеним нормама, наиме описује дио социјалних и 
културних структура које регулишу људске друштвене 
активности и које друштвеном (и приватном) животу 
дају један ниво предвидивости. Социјална психологија 



Богољуб Шијаковић156

испитује нормативни социјални утицај који групе врше 
на понашање појединаца охрабрујући их да не привла-
че пажњу кршењем групних норми. Ту је и опасност: 
глобалне и локалне структуре моћи путем развијених 
инструмената силе и масовне манипулације могу да на-
мећу друштвене акције којима се нешто жели учинити 
друштвено прихватљивим и наводно нормалним, па 
чак и обавезујућим, иако здрав разум и практички ум 
(фронесис) то не прихватају. Управо је због тога важно 
увијек изнова рехабилитовати традицију практичког 
ума (од Аристотела до Канта и данас Хабермаса) која 
сматра да се о статусу нормативних исказа може раци-
онално расправљати, насупрот емотивистима који сма-
трају да су нормативни искази само изрази осјећања и 
да немају когнитивни садржај. Уосталом, емотивност 
није одвојена од когнитивности, а појам когнитивног 
не може се произвољно редуковати тако да искључи 
различите форме сазнања.

Нормативност је разликовна одлика етичког и 
политичког дискурса од других врста дискурса (нпр. 
дискурса природне науке). Зато што су норме и норма-
тивни искази и поступци битан саставни дио људског 
живота и имају фундаменталан смисао за одређивање 
приоритета животних циљева и за организовање и 
планирање живота. Нормативни (вредносни) систем 
или „поредак“ (нпр. правни или морални) означава, 
барем имплицитно, кохезију и консеквентност свих 
норми у ситуационом контексту личне и друштвене 
стварности, са претензијом на универзално важење. 
На социјалном и посебно културном плану, норматив-
ност подразумијева заједничке вриједности и инсти-
туције које конституишу социјалну структуру и јемче 
социјалну кохезију. Зато норме могу да структуришу 
лично и друштвено понашање, карактерише их оријен-



Завјет и нормативност 157

табилност и ефективност (дјелотворност) у свијету 
живота. Ове вредносне норме као критеријуми соција-
лизације подстичу ону друштвену активност која пот-
врђује управо те норме а обесхрабрују ону друштвену 
активност која те норме разара. Друштво има спонтану 
потребу да се хомогенизује, а означавање тог феномена 
етикетом конзервативизам (или функционализам) је 
депласирано уколико постоји могућност рационалне 
расправе о основама важења норми. Наравно, и уколи-
ко је сврха хомогенизовања оправдана (нпр. одбрана од 
напада непријатеља).

Нормативност има посебан значај на пољу на-
ционалне културе као колективног израза духовно 
схваћене нације. Управо је српски национални иден-
титет духовна и завјетна категорија (а не биолошка), 
о чему најбоље свједоче светосавска вјера, косовски 
завјет и видовданска хероика. Развијање идеје свето-
савља између два свјетска рата представља настојање 
да се изнова формулише саморазумијевање национал-
не културе: светосавље је аутентично српско духовно 
и мисаоно искуство, које се реализује и у философији 
Косова и Видовдана („српска философија хероизма“) и 
које је витална историјска идеја српског народа. Израз 
националног мисаоног замаха – светосавље је истовре-
мено један универзални културни образац који је, као 
и видовданска хероика, амбициозно и универзално 
понуђен као алтернатива европском хуманизму и ни-
хилизму. Дакле, национална тематика није била про-
винцијална већ епохална, а теоријски увиди о оном на-
ционалном требало је да нас уздигну до универзалног. 
Овај конкретизовани универзализам говори такође о 
природи светости и нормативности. Говори наиме о 
томе да је у светости ауторитет завјета а да је норма-
тивност садржина и природа завјета.



Богољуб Шијаковић158

Завјет

Завјетна припадност историјској и моралној на-
родној заједници заправо је садржински испуњавајући 
начин конституисања личности у заједници – за раз-
лику од формалног и апстрактног „грађанства“ као др-
жављанства (citizenship) осуђеног на наметнути солип-
сизам и егоизам испражњене индивидуалности. Човјек 
„земаљске“ иманенције и усамљености је онај који ни-
коме и ничему не припада и за кога ништа није свето, 
па није у стању ништа да брани, осим своју самштину, 
која је као „света“ и безначајна „другост“ наводно за-
штићена идеолошким дериватима „људских права“.

Завјет одзвања из древности и садржи подсјећање 
на савез Бога и људи у историји. Дајући Мојсију десет 
заповијести за народ Израиља, Бог на своју иницијати-
ву склапа Савез (berit, תירב) са изабраним народом као 
уговор који не смије да се крши. Бог је господар Савеза, 
па Он нема разлог да га крши или опозове, а изабрани 
народ нема надлежност нити могућност да откаже Са-
вез или промијени његов садржај, јер: Савез није засно-
ван на симетричном односу партнерâ са једнаким пра-
вима, већ изражава суверену Божију одлуку којом се 
изабранима подарује љубав што обавезује на вјерност. 
Овај Савез (Завјет) претпоставља нормативност као 
свој садржај и истовремено производи дјелатну норма-
тивност на коју се стране обавезују; наиме, предмет и 
садржина Савеза је етика (у смислу Закона као поретка 
живота у којем Бог јемчи правду), која се открива као 
израз Божије воље, а друга страна прихвата ову вољу 
као своју. Завјет као нормативност изабрани-у-љубави 
(ἐν ἀγάπῃ, Еф 1:4) добијају с више инстанције (свето-
сти, трансценденције) о којој не могу одлучивати: ети-
ку Завјета они прихватају а да је не могу промијенити. 



Завјет и нормативност 159

Дакле, нормативност има трансцендентно исхо-
диште које нормама даје снагу важења; нормативност 
у крајњој линији исходи из светости, а светост као 
исходиште нормативних вриједности је извор норми 
независан од субјективног морала појединца, па у том 
смислу ове норме имају „објективно“ важење. Уједно, 
нормативност је претпоставка сваке заједнице и саме 
друштвености, па тако нормативност Завјета конститу-
ише народну заједницу. Онај који би одустао од Завје-
та/Савеза раскинуо би заједницу са светошћу и изашао 
из заједнице завјетног народа. Неиспуњавање Завјета је 
гријех, па онда прихватању Завјета треба приступити 
не само одговорно и разумно него и са спремношћу на 
жртву. Приврженост Завјету не практикује се у неком 
уобичајеном периодичном ритуалу већ долази до изра-
жаја у критичним моментима личне и колективне дра-
ме. Због тога што на Завјету треба истрајавати, Завјет 
укључује заклетву и молитву (εὐχή: и молитва и завјет, 
εὔχομαι: завјетовати се и молити се).

Обавезивање на нормативност тј. етику као садр-
жај Завјета/Савеза додатно се осигурава заклетвом. 
Заклетва дјелује консеквенцијалистички: она нас оба-
везује на прихватање и онога што је за нас неповољно. 
Завјет (διαθήκη) као завјештање, опоруку или теста-
мент (testamentum) такође одликује непромјенљивост 
садржаја; наследник (баштиник) може наследство 
(баштину) прихватити или га се одрећи, али не може 
мијењати садржај тестамента. Завјет дакле укључује 
добровољно и разборито прихваћену обавезу, па се 
важење завјета јемчи заклетвом. И свједок (testis) по-
лаже заклетву као моралну гарантију да ће говорити 
истину (и ту је на дјелу нормативност!). Заклиње се 
у оно што је најцјењеније, најдостојније, најстарије, у 
оно што је завјетно. Како Аристотел каже: „оно што је 



Богољуб Шијаковић160

најстарије заиста је најцјењеније, а заклетва је оно што 
је најцјењеније“ (τιμιώτατον μὲν γὰρ τὸ πρεσβύτατον, 
ὅρκος δὲ τὸ τιμιώτατόν ἐστιν, Metaph. Α 3. 983b 32-33), 
па се дакле заклињемо оним што припада древности и 
светости. Ствари, радње и личности завјетоване Богу, 
наиме посвећене Богу, постају тиме свете. Сâм завјет је-
сте заклетва (завјетовати се значи заклети се: чврсто 
обећати, задати тврду вјеру, обавезати се – religio), но 
заклетва је завјет само ако је заклетно обећање (neder, 
-упућено Богу коме се јемчи вјерност која нас оба (רדנ
везује на испуњење обећања (то је завјет), али не и 
онда када се заклињемо другом човјеку (пред Богом 
као свједоком, или пред инстанцијом трансценденције, 
што нас такође обавезује на испуњење обећања; то је 
заклетва).

Сасвим нови Завјет (διαθήκη) установљује Хри-
стос успостављајући Евхаристију, у чији темељ пола-
же себе као једину чисту Жртву искупљења („да изба-
ви“, ἀπαλλάξῃ, Јев 2:15), спасења (као „узрок спасења 
вјечног“, αἴτιος σωτηρίας αἰωνίου, Јев 5:9), помирења 
(ἱλασμός, 1Јн 2:2, 4:10), као заступничку и замјенску 
Жртву (супститутивну жртву „за гријехе наше“, διὰ τὰ 
παραπτώματα ἡμῶν, Рим 4:25; „откуп за многе“, λύτρον 
ἀντὶ πολλῶν, Мк 10:45), – Жртву која нас освећује једном 
заувијек (Јев 9:28 ἅπαξ, 10:10 ἐφάπαξ, 14 εἰςτὸδιηνεκές) 
и укида потребу даљег жртвовања: довољно је евхари-
стијско причешћивање Његовом жртвом које је Спо-
мен Христа (Мт 26:26-28; упор. Мк 14:22-24): „И кад 
јеђаху, узе Исус хљеб и благословивши (εὐλογήσας) 
преломи га, и даваше ученицима, и рече: Узмите, је-
дите; ово је тијело моје. | И узе чашу и заблагодарив-
ши (εὐχαριστήσας) даде им говорећи: Пијте из ње сви; 
| јер ово је крв моја [Новога] Завјета (τὸ αἷμά μου τῆς 
διαθήκης: моја завјетна крв) која се пролијева за мно-



Завјет и нормативност 161

ге ради отпуштења грехова (εἰς ἄφεσιν ἁμαρτιῶν).“ И: 
„ово чините за мој Спомен“ (τοῦτο ποιεῖτε εἰς τὴν ἐμὴν 
ἀνάμνησιν, Лк 22:19; упор. 1.Кор 11:24,25). – Овај нови 
Савез/Завјет као обећање искупљења и спасења осигу-
ран је и зајемчен заклетвом (Јев 6:16-19): „Јер се људи 
заклињу већим од себе, и сваком њиховом препирању 
завршетак је заклетва као јемство (πέρας εἰς βεβαίωσιν 
ὁὅρκος). | Зато и Бог, желећи да наследницима обећања 
(ἐπαγγελίας) што поузданије покаже неизмјенивост 
своје одлуке/воље (τὸἀμετάθετον τῆς βουλῆς αὐτοῦ), 
послужи се заклетвом (ὅρκῳ), | да бисмо у двјема не-
поколебивим стварима, у којима је немогуће да Бог 
превари (ἐν οἷς ἀδύνατον ψεύσασθαι [τὸν] θεόν), имали 
моћну утјеху ми који смо прибјегли да се држимо Наде 
(ἐλπίδος) која је пред нама; | њу имамо као котву душе, 
чврсту и поуздану…“.

Дакле, на Христовој жртви успостављени искупи-
тељски и спасењски Завјет као заклетвом зајемчено 
обећање – односи се не само на прошлост (која се у 
евхаристији понавља као спомен) и садашњост (у којој 
вјерност завјетној нормативности има аспект вјечно-
сти) него и на будућност остварења Наде, а то је за-
право остварење Завјета. Нада је дарована, обећана и 
заклетвом зајемчена од Бога као израз његове воље, љу-
бави и милости, па је ова Нада извор гарантованог по-
уздања (Јев 10:23): „држимо се чврсто у исповиједању 
Наде без колебања, јер је поуздан Онај који је обећао“ 
(κατέχωμεν τὴν ὁμολογίαν τῆς ἐλπίδοςἀκλινῆ, πιστὸς γὰρ 
ὁἐπαγγειλάμενος). Божије јемство чини ту Наду човје-
ковим правом и исто тако човјековим постигнућем јер 
је она уско повезана с личном вјером и љубављу. Вјера 
као вјерност Завјету суштински је нада и повјерење у 
завјетно (споразумно) обећање. Обећање је наговјеш-
тај стварности која још није присутна. Обећање тако 



Богољуб Шијаковић162

отвара човјекову усмјереност према будућој историји, 
у којој може очекивати испуњење обећања. Кад се ради 
о Божијем обећању, онда очекивана будућност није за-
висна од могућности садржаних у садашњости, већ она 
происходи из онога што је могуће Богу обећања. Овдје 
суштина Бога није нека апсолутност по себи (као што је 
Парменидово биће, Платонова идеја, Аристотелов бог), 
него постојаност Божије вјерности обећању (Завјету) 
датом човјеку: Бог је од повјерења јер је онај који је 
обећао чврсто и под заклетвом. Тиме се човјеку отва-
ра смисао за историју (битно различит од вјеровања у 
судбину), који увијек надилази прорачунљивост из ре-
алних могућности у садашњости. Ово отворено исто-
ријско очекивање је извијесност остварења Завјета.

Светосавски завјет

Сви наведени аспекти завјетног савеза са Богом, а 
посебно Христовог новог Завјета, налазе се у Свето-
сављу: садржај Завјета је непромјенљив јер је он ос-
нова нормативности тј. завјетне етике, прихватање 
Завјета претпоставља вјерност и спремност на жртву 
ради остварења Завјета, Завјет је заклетвом зајемчено 
обећање да ће бити остварен садржај Завјета тј. Богом 
дароване Наде која је израз љубави и милости. Свето-
савски завјет је Христов нови Завјет у српској историји 
и култури, наиме опредјељење за Царство Небеско које 
је Царство Божије: „иштите најприје Царство Божије и 
правду његову (ζητεῖτε δὲ πρῶτον τὴν βασιλείαν [τοῦ θεοῦ] 
καὶ τὴν δικαιοσύνην αὐτοῦ), а остало ће вам се све дода-
ти“(Мт 6:33). У јеврејској традицији „небо“ (šamajim, 
-је име за Бога, а хришћански Бог је „Отац наш не (םיִַמָׁש
бески“ (ὁ πατὴρ ὑμῶν ὁ οὐράνιος), па Га тако ословљава 
и Христос у молитви Господњој (Мт 6:9-13; упор. Лк 



Завјет и нормативност 163

11:2-4): „Оче наш који си на небесима…“ (Πατὴρ ὑμῶν 
ὁἐν τοῖς οὐρανοῖς…). На почетку Законоправила (чет-
врта уводна глава Иловичког преписа, л. 16б-18а) Све-
ти Сава износи тумачење управо молитве Господње 
„Оченаш“. Ова молитва утемељује наш однос са Богом 
као завјетни однос очинства. Тај однос обавезује на си-
стем духовних вриједности и норми који је утемељен 
на небесима: небеска нормативност даје смисао овозе-
маљском постојању. Извођење хришћанског идентите-
та из небеског односно божанског очинства и завјетне 
нормативности значи да је небески односно Божији 
народ изабран да склопи савез са Богом као Завјет који 
га обавезује: у томе је светосавски завјетни иденти-
тет српског народа, и од њега се не може одступити 
без губитка идентитета. Зато је Свети Сава у бесједи О 
правој вјери на црквено-народном сабору у Жичи (21. 
маја 1221) призивао све да исповиједе Символ вјере да 
би тако „обновили вјеру“ и одбацили погубни „коров 
зловјерја“. 

Никада као у данашње доба постмодернистичког 
релативизма и неспутане медијске манипулације лаж 
није наступала тако самоувјерено и увјерљиво као да је 
истина, па како онда у таквом историјском и духовном 
контексту не само одбранити завјетни идентитет него 
и осигурати уопште смисао важења Завјета? Они који 
одустану од вјерности Завјету и спремности на завјет-
ну жртву, погазе заклетву и повуку јемство Завјету, 
који одбаце даровану наду и са њом љубав и милост – 
искључују себе из завјетне заједнице. Одуставши дакле 
од завјетне етике (нормативности) они завјетни духов-
ни идентитет народа тада мијењају (конвертују) или за 
имагинарни идентитет апстрактне и биолошке нације 
или за „идентитет“ „другости“ који се мора стално до-
казивати порицањем првог, завјетног идентитета. Овај 



Богољуб Шијаковић164

„идентитет из негације“, будући да не може бити задо-
вољен и довршен, у критичним околностима показује 
патолошку потребу да са демонском мржњом затре оне 
сународнике који су остали вјерни завјетном иденти-
тету (бруталне примјере налазимо у историји српског 
конвертитства): као да је количина зла сразмјерна ве-
личини Завјета. Само постојање оних који не одустају 
од завјетног идентитета онемогућава конвертите да 
успоставе „нови“ идентитет из негације, јер: у амби-
су негаторског идентитета нема тачке ослонца за из-
градњу „новог“.

Као што је Мојсије свом народу донио Закон са Свете 
Горе Синајске тако је Свети Сава српском народу донио 
Законоправило са Свете Горе Атонске, – да би тако моћ 
зауздао правом, да би право саздао на темељима етике, 
а да би етику засновао на хришћанској завјетној вјери, 
на безусловном важењу људског достојанства због лика 
Божијег у нама. Благодарећи Светом Сави православно 
хришћанство је постало својина и одлика читавог осве-
тосављеног народа, преображавајућа и оплемењавајућа 
народна вјера. Светосавље као аутентично доживљено 
хришћанство српског народа, као самосвојни начин на-
шег охристовљења, садржи идеале правде и слободе, са-
мопожртвовања и страдања, трпељивости и праштања; 
оно је љубав према Богу и човјеку без које нема љубави 
према човјечанству. Благодарећи Светосављу српски 
народ није биолошка, безлична паганска етнија него ох-
ристовљени народ који има своју националну личност 
историјски потврђену у универзалној хришћанској кул-
тури, утемељену у универзалности Христове љубави и 
Његове завјетне Жртве искупљења. Истина Светог Саве 
је Христос, а Светосавље је сусрет наше народне душе 
са Христом. Због свега тога свакако да постоје добри 
историјски разлози што Срби у Светосављу, наиме у 



Завјет и нормативност 165

државно-црквеној и културно-просвјетној светосавској 
баштини, виде сублимацију и константу свог национал-
ног завјетног идентитета и карактера. Светосавље јесте 
национално у смислу да је оно конкретна вриједност и 
постигнуће једне конкретне нације. 

Но вриједност и нормативност имају снагу важења 
уколико су у довољном степену универзални. Чак и 
када утицајни заговорници идеје Светосавља засту-
пају својеврсно „органско“ схватање нације, они при-
том мисле на хришћански „народ Божији“ у ком се 
подударају народност и црквеност (што је историјски 
условљено: када су Срби изгубили своју државу онда 
им је њихова народна Црква била „једини сигуран 
кров“) и нипошто не мисле на етничку самодовољност 
и националну искључивост. Напротив: Светосавље 
се супротставља „нациолатрији“, „расно-биолошком 
појму народа“, „неправославном сировом и суровом 
национализму“ (Димитрије Најдановић). Светосавско 
родољубље је заправо „човекољубље и христољубље“ 
(Николај Велимировић), а санктификација нацио-
налног момента у Светосављу је заправо, како тумачи 
Најдановић, „охристоличење“ етничког момента (пре-
ображај личности, народа и човјечанства у Христу) 
у сврху досезања „наднационалног свечовечанског 
хришћанства“, па је Светосавље универзално право-
славље „у чистој култури“ српског народа.

Искупитељско жртвоприношење, као срж право-
славне вјере, уједно је и суштина Светосавља, а онда и 
хришћански карактер наше историје: историјски до-
гађаји постају за нас вриједносни оријентири и тачке 
ослонца у којима видимо надисторијски смисао. Наи-
ме, историјска истина се потврђује у сукцесивним свје-
дочанствима која се обистињују у времену и историји. 
О томе нам говори и Косовски завјет, и Видовданска 



Богољуб Шијаковић166

етика… Светосавски идентитет потврђује и Цар Лазар: 
принуђен да направи избор он се не двоуми јер „зе-
маљско је за малена царство, а небеско увјек и довјека“. 
Избор је предодређен вјером коју нам је предодредио 
Свети Сава; Цар Лазар каже: „не издајмо вјеру своју“: 
не предадим благочастија нашего (Студенички љето-
пис, XVI в.). То значи да не смијемо развргнути Завјет 
наиме однос према небеском Оцу јер ћемо остати без 
идентитета тј. без интегритета, наиме без способности 
самоодржања. И данас Обилић преиспитује „ко је вје-
ра а ко је невјера“. И данас је Косово критично мјесто, 
што значи мјесто одлуке, процјене и пресуде. Косово је 
„страшни суд“ на којем се преиспитује вјерност Завје-
ту: Косово је „грдно судилиште“ (Горски вијенац 987), 
вели Његош, косовски завјетник и такође небожитељ: 
„Вољех царство земно изгубити но небесно да изгу-
бим царство“ (Шћепан Мали I 231-232). Отуда једнако 
и Савиндан и Видовдан посвједочују небеско/завјетно 
поријекло моралних норми наше народне личности; 
једно те исто су светосавска и видовданска етика, Све-
тосавски и Косовски/Видовдански завјет.

Косовски завјет нипошто није „мит“ у смислу арха-
ичног и фантазмагоријског баласта ког се треба осло-
бодити. Мит је света прича о светим догађајима, мит у 
социјални живот уноси светост и тако гради норматив-
ну аксиоматику друштва, утемељује и образлаже норме 
социјалног понашања. Мит има функцију да у историју 
једне заједнице унесе смисао. Шелинг је сматрао да не 
ствара историја једног народа његове митове него об-
рнуто: митови једног народа одређују његове обичаје 
и историју, чак мит је судбина једног народа, као што 
је човјеков карактер његова судбина. Вјерност Завјету 
одређује нашу историјску судбину. Косовски мит је 
трансформација (епска, историјска, егзистенцијална) 



Завјет и нормативност 167

драматичног и неподношљивог историјског догађања у 
смисао, који постаје дјелатан за оријентацију у историји. 

Косовски мит тј. завјет је упориште за нормативност 
и смисао историјског постојања српског народа, чиме се 
задовољава потреба за оријентацијом да би се сходно 
националном карактеру реаговало на историјску ствар-
ност и да би се кроз историјске ломове сачувао и учвр-
стио идентитет. Косовски мит, као и мит уопште, говори 
нам да вриједносни систем као нормативну претпостав-
ку државе и друштва не ствара држава него да је његово 
исходиште у моралној и религиозној сфери која долази 
из вјерских и етичких традиција, па су због тога ове тра-
диције друштвено обавезујуће. Људске индивидуе не 
могу да произведу нормативну структуру друштва без 
вриједносне категорије светог, која је на начин евиден-
ције аксиом друштвености. Дакле, на Косову и Метохији 
треба да бранимо оно што је за нас свето и због тога има 
снагу да производи норму и смисао нашег историјског 
карактера. Дакле, Завјет као опредјељење за Царство Не-
беско значи обавезивање на нормативност (Царство 
Небеско јесте нормативност!).

***
Истина Завјета се понавља у историји, па нам онда 

завјетни идентитет омогућава да у историји искуствује-
мо истину, да видимо како се у историјском времену 
завјетна истина обистињује у новим свједочанствима. 
Тек тако можемо бити историјски мудри: ако је почетак 
мудрости у страху Божијем (φόβος ϑεοῦ) и побожности 
(εὐσέβεια), онда онај који је мудар разумије и зна Бо-
жије право и вољу као основу нормативности на коју 
се и сам вољно обавезује.

Завјет(е) предака (светосавски, косовски, ви-
довдански) носимо у себи као предање које нам је дато 



Богољуб Шијаковић168

(баштина) и задато (нормативност), и због тога смо 
историјски народ. Светосавска вјера, Косовски завјет 
и Видовданска хероика свједоче да је српски нацио-
нални идентитет духовна и завјетна категорија. Они 
су уједно универзални културни образац који се кон-
текстуално реализује у историји српске културе (као 
национално конкретизовани универзализам). Наиме, 
наш културни универзализам не треба да буде анацио-
нална апстракција, већ треба да буде конкретизован у 
српском искуству свијета живота и историје. Култура 
која уважава Завјет треба да култивише нашу савјест: 
да бисмо имали морални поглед на живот и историју. 
А сублимација историје је жртва. Косовски Видовдан 
и Јасеновац су јединствене завјетне жртвене парадиг-
ме које омогућавају да догађаје разумијевамо као нашу 
историју, да разумијемо историју, да историјске до-
гађаје посматрамо из перспективе жртве. Ту перспек-
тиву жртве Насиље хоће да укине. 

Bogoljub Šijaković

COVENANT AND NORMATIVITY

Summary 

The author first explains the nature and importance of 
normativity, and then speaks about the essence of the covenant 
and the covenant-based belonging to the historical and moral 
national community, emphasizing that normativity is precisely 
the content of the covenant to which we commit ourselves. 
Then, the Svetosavlje is analyzed as the concretization of the 
covenant in the Serbian people. We carry the covenant(s) of our 
ancestors (Svetosavlje, Kosovo covenant, Vidovdan covenant) 



Завјет и нормативност 169

within us as a tradition that has been given to us (heritage) 
and assigned (normativity), and therefore we are a historical 
people. The Svetosavlje, the Kosovo covenant and the Vidovdan 
heroics testify that the Serbian national identity is a spiritual and 
covenantal category. They are also a universal cultural pattern 
that is contextually realized in the history of Serbian culture 
(as a nationally concretized universalism). Namely, our cultural 
universalism should not be an anational abstraction, but should 
be concretized in the Serbian experience of the world of life and 
history. A culture that respects the Covenant should cultivate our 
conscience: so that we can have a moral view of life and history. 
And the sublimation of history is sacrifice. Kosovo Vidovdan and 
Jasenovac are unique covenantal sacrificial paradigms that allow 
us to understand events as our history, to understand history, 
to observe historical events from the perspective of the victim. 
Violence wants to abolish this perspective of the victim.

Keywords: normativity, covenant, Svetosavlje, Kosovo 
Covenant, Vidovdan heroics, sacrifice.





Слободан Рељић*
Факултет за образовање 
учитеља и васпитача
Београд

СРПСКО ИЗМЕЂУ БОГОЧОВЕКА И ЧОВЕКОБОГА 
НА ПОЧЕТКУ XXI ВЕКА

(ИМА ЛИ ЗАВЕТ РОК ТРАЈАЊА 
И ШТА ЈЕ ИСТОРИЈСКА СУДБИНА НАРОДА 
КОЈИ СЕ ЧИЊЕЊЕМ ОДРИЧЕ СВОГ ЗАВЕТА)

Сажетак: Хришћанин даје завет пред собом и 
пред Богом. Када се да завет, није добро да се обећање 
не одржи. Обично стиже казна. А, заветовати се може 
само за позитивна чињења – не може се човек (или на-
род) заветовати да убија, пљачка, пали итд. Завет Срба 
је светосавски и косовски. Наш завет се у ово време 
наратива претворио у огорчену борбу за српски иден-
титет, као и за: одржавање српског света; не предавање 
Косова мраку; обуздавање содомије која је претворена у 
идеологију савремене западне цивилизације; настојање 
да не убијамо поново Свете Јасеновачке Мученике; од-
брану Слободе да мислимо својом главом и живимо 
у свом телу; жудњу за друштвом у коме ће се Правда 
моћи бар очекивати; очување дела природних ресурса 
који су историјском расподелом припали Србима; опле-
мењивање и модификовање примене великог обећања – 
Liberté, Egalité, Fraternité.

Кључне речи: хришћанство, слобода, правда, Нико-
лај Велимировић, Јустин Поповић, Достојевски

„Ево, они су сад спремни, узеће ми Византију“ (Ере-

УДК 271.222(497.11):27-236.5



Слободан Рељић172

дија: Мухамед II")

1.

Завет је обећање. Хришћанин даје завет пред собом 
и пред Богом. Када се да завет, није добро да се обећање 
не одржи. Обично стиже казна. А, заветовати се може 
само за позитивна чињења. Не, никако се не може чо-
век (или народ) заветовати да убија, пљачка, пали итд.

 Завет Срба је – светосавски и косовски. Наш завет 
се у ово време наратива – претворио у огорчену борбу 
за српски идентитет. И, конкретно, би се за ову прили-
ку могао простирати на: 

Одржавање српског света. 
Не предавање Косова мраку. 
Обуздавање содомије која је претворена у идеоло-

гију савремене западне цивлизације – уморне од без-
божништва и настојања да се духовно поништи и забо-
рави. Резултат је самоубиство „цивилизоване“ нације. 

Настојање да не убијамо, поново – Свете Јасеновач-
ке Мученике. 

Потреба да се Слобода да мислимо својом главом 
и живимо у свом телу – заштите од оних – које су из-
вукли из нас, распоредили у анрихришћански фронт и 
огласили да се с њима мора водити дијалог – и то учи-
нили „новом нормалношћу“. 

Жудња за друштвом у коме ће се Правда моћи бар 
очекивати. 

Очување дела природних ресурса који су исто-
ријском расподелом припали – Србима. 

И, у политичкој равни, оплемењивање и модифи-
ковање примене великог обећања – Liberté, Egalité, 
Fraternité: слободни људи су међу собом браћа и имају 
осећај о друштвено живом праву на једнакост. Ни ре-



Српско између богочовека и човекобога ... 173

волуција ни демократија, међу хришћанима, није мог–
ла хришћанском народу да обећава нешто ван духа 
хришћанства. Пошто јесте, успела је да хришћанско 
употреби за успостављање антихиришћанске (не)мо-
ралности. Пуцање у врлине.

2.

Европски свет у коме живимо потрошио је хришћан-
ску духовност. Сатанско се излило из мрачних дубина 
и не отиче.

„На једном од екуменистичких скупова православ-
ни свештеник, подносећи редовни извештај, састављен 
по принципу 'више речи мање дела!', неочекивано је 
нарушио екуменистичку етикецију, споменувши по-
стојање тамне силе – демона“, писаће у есеју о „скри-
веном демонизму савремености“ архимандрит Рафаил 
Карелин, духовник Грузијске православне цркве. „Ре-
акција сале била је једнодушна: присутни су се као по 
команди засмејали као да су чули веселу шалу: 'Значи, 
жив је тај.' Зар ноћна утвара ђавола није већ нестала на 
светлости данашње цивилизације и културе, као сенка 
при светлости наступајућег дана.“ 

Архимандрит Рафаил констатује да је у добу овом 
„демонски свет толико близу нас, да дистанца између 
њега и савременог човечанства скоро не постоји. Де-
монски свет постао је наш свет и зато смо ми изгубили 
представу о њему. Деловање тог света ми смо приписа-
ли себи самима.“

То је велика драма јер „демонски свет, свет (је) зла 
и лажи, свет мржње према Богу, свет разарања и хао-
са, свет очајања и смрти, толико се слио са суштином 
наше душе, са нашим страстима: гордошћу и жудњом 
за уништењем, са стремљењем да се срећа нађе у греху 



Слободан Рељић174

и да се чаша тог отрова испије до дна, да смо ми већ 
престали да схватамо где је граница између човечјег и 
сатанског. У црквеним песмопојима демон се назива 
'туђином'."

И сад: „Укинувши сам појам ђавола, човечанство 
се нашло пред судбоносним питањем: зашто је њего-
ва историја вашар греха и порока? ... Зашто код неких 
само име 'Бог' изазива наступе злобе, сличне нападима 
пароксизма?

Код европског човека то долази изхуманизма који 
је – као тобоже позван да потврди достојанство и сло-
боду човека – а сврстава демонизам међу урођена свој-
ства самог човека, а душу његову, којој је наденут на-
зив 'подсвест', представио је као обиталиште некаквих 
притајених чудовишта, аждаја које час дремају, свијене 
у клупко, час се буде и трзају је, час бљују црни пламен 
гордости, похоте и зла. Човек постаје демон за оне који 
га окружују, иако ми најчешће виђамо ситног, похотног 
и злурадог злодуха.“ (архимандрит Рафаил)

3.

Грузијски духовник причу даље развија кроз важне 
личности из европросветитељске науке (Фројд, Дар-
вин, Маркс) а што је скоро пре век владика Николај 
констатовао у познатој Посланица хришћанској омла-
динској конференцији у Амстердаму, (Хришћанска ми-
сао, Београд, 1939) Наука је у свету просветитељства 
постављена као ован за разбијање хришћанске тврђаве. 
Нажалост!

Узимамо Николајев увид (у којем је Ниче уместо 
Фројда): „Три су фатална духа европске цивилизације: 
Дарвин, Ниче и Маркс. Дарвин је носилац фаталне на-
учне теорије. Ниче је носилац фаталистичке теорије. 



Српско између богочовека и човекобога ... 175

Маркс је носилац фаталне социјалне теорије. Све три 
ове теорије постале су у 19. веку... када је на овом нај-
мањем континенту светском, слобода говора и писања 
била у толикој мери загарантована грађанима, да су 
многи од њих могли приобрести светску славу, ако би 
вештим речником чак и велику лаж прогласили вели-
ком истином.“

И те три теорије „су запалиле машту људи – јер су 
и саме биле продукт маште – као велике новости и као 
сувише фантастичне новости. Обични људи, код којих 
је срце још увек верификатор истине, осетили су све три 
ове теорије као опасне фантазије“. Међутим европски 
интелектуалци „код којих је угушена моћ осећања исти-
не срцем, узела је те теорије озбиљно као велике истине. 
У наше дане јасно се види да је срце народа било у праву, 
а да је интелект интелектуалаца био погрешан судија.“

На почетку свега бејаше Дарвин и још више – дар-
винизам. Биолошки живот се, по тој теорији, одвија 
„углавном у ове три тврдње: еволуција, борба заопста-
нак и победа најспособнијега. У васионом свету, како 
га је Дарвин замишљао – и још изразитије Дарвинизам 
– присутне су све могуће силе и сви фактори изузев 
Бога, духа и морала.“ 

А онда на „замишљеном одсуству Бога, духа и мора-
ла у Дарвиновој науци засновао је Ниче своју атеистич-
ку етику, а Маркс своју комунистичку социологију...“ 

Ниче се у трену нашао „с ону страну добра и зла, тј. 
с оне стране срца, савести и сваког морала“. Празнину 
која је језиво зјапила пред њим кад је негирао Божан-
ство, Ниче је покушао да испуни измаштаним бићем 
Надчовека.

Маркс је имао другачији приступ „универзалном 
хаосу без Бога... Маркс, практичан Семит (Јевреј), но-
силац огорчења свога народа смислио је организова-



Слободан Рељић176

ну војску, која је имала да води борбу против других 
организованих друштвених сила. Дакле, не појединца 
против свију, него војска против војске, сталеж против 
сталежа, организација против организације; у овом 
случају војска гладнијих против ситијих, организација 
многих слабих против њихових малобројних газда и 
господара, но не ради слободе, него ради хлеба и моћи.“

Николај је уочавао дијалектику поништавања син-
тезе јер „ништа аријевцу Ничеу није могло бити одврат-
није од комунизма Јеврејина Маркса, нити Марксу 
ишта могло изгледати луђе и смешније од осамљеног 
надчовека Ничеовог. Али ма колико да су антиподи је-
дан другом, они су у ствари близанци од истог роди-
теља, Дарвина, односно Дарвинизма.“

Они су стварали свет у коме су „Љубав и милосрђе 
за њих исто тако неподношљиве речи као и Бог, дух и 
морал уопште. Негацијом, мржњом и осветом пену-
шају се и теорија о надчовеку и теорија о комунизму.“ 

Али, оне су последица прве степенице: „Све то пак 
логично проистиче из Дарвинове теорије о 'борби за 
опстанак' која је без евиденције уздигнута за врховни 
закон природе. Они који би хтели да издвоје Дарвина 
из кола негатора и безбожника, и да га одбране на ос-
нову неколико промуцаних речи о духу, заборављају 
једино правилно мерило, а то је да добро дрво не може 
родити зле плодове (Мт. 7, 18).“

4.

Из тога је следила дијагноза: „Данашња Европа 
није више ни папска ни лутеранска. Она је изван тога и 
ван тога. Она је скроз земаљска, и без жеље да се пење 
на небо ни са пасошем непогрешног папе нити пак уз 
лествице памети протестантске. Уопште одриче се пу-



Српско између богочовека и човекобога ... 177

товања из овога света. Жели да остане ту. Жели да му 
буде гроб где и колевка. Не зна за други свет.“ 

Обезбожење је темељно и тотално: „Не види у сну 
анђеле и светитеље. За Богородицу не може да чује. Раз-
врат га утврђује у мржњи против девичанства. Сав је 
трг у мраку. Све су сијалице погашене. Ај, какав ужа-
сан мрак? Брат брату зарива мач у груди мислећи не-
пријатељ је. Одриче се отац сина и син оца. Вук је вуку 
вернији пријатељ него човек човеку.“ (Николај, Кроз 
тамнички прозор, 1945)

Дијагноза се саображава са оним незаборавним 
увидом Достојевског у роману Идиот (1869) да је за-
падни човек стигао до догме о својој непогрешивости 
човека, тако што је, како је говорио Јустин (Поповић) 
читајући те велике мисли, из Европе „потпуно проте-
ран Богочовек а зацарио човекобог. Тиме је заувек пре-
додредио будућност Европе: она се неминовно мора 
кретати по начелима и смерницама непогрешивог чо-
века – европског човекобога.“

Међу еврофилима, кнез Мишкин, јунак који верује 
и зато се „модерном свету“ може звати „идиот“ изри-
че оне велике речи које никад нису суштинске оспора-
ване: „Римокатолицизам је исто што и нехришћанска 
вера... римокатолицизам је гори од атеизма... Атеизам 
проповеда само нулу, док римокатолицизам иде даље: 
он унакаженог Христа проповеда, Христа кога су они 
сами облагали и наругали су му се, – изопаченог Хри-
ста! Они проповедају антихриста, кунем вам се, увера-
вам вас! То је моје лично и давнашње убеђење и оно ме 
је много наљутило“, сведочио је Мишкин као сензуално 
биће које је управо стигло из Швајцарске, са Запада.

Онда следе разлози: „Римокатолицизам верује да се 
без свесветске државне власти Црква не може одржати 
на земљи, па виче: Non possumus! По мом мишљењу, 



Слободан Рељић178

римокатолицизам није уопште вера, него непосредан, 
одлучан наставак Западне Римске Империје, и код њега 
је све потчињено тој мисли, почевши од вере. Папа је 
заузео земље, земаљско царство, и узео мач. И од тога 
доба непрестано све тако иде, само су мачу додали још 
лаж, подмуклост, превару, фанатизам, празноверицу, 
злочин; титрају се, најсветијим, праведним, просто-
душним, пламеним осећањима народним! Све, све су 
за новац продали, за ниско земаљско царство!“

И онда је последица ту: „Па зар то није антихристо-
ва наука?! Зар је могло да то не одведе у атеизам? Ате-
изам је од њих рођен, од тог самог римокатолицизма! 
Атеизам се и зачео први пут код њих: јер, зар су могли 
они веровати сами себи?“

 Достојевски допушта „идиоту“ да све разоткрије: 
„Неверовање у Бога је ухватило корена услед општег 
гнушања према римокатолицизму; оно је производ 
језуитске лажи и слабости духовне! Атеизам! Код нас, 
не верују само извесни, искључиви сталежи; они што су 
изгубили везу са нашим народним кореном. Али тамо, 
у Европи, тамо већ страшне масе самог народа почињу 
да не верују – некада због римокатоличког мрачњаштва 
и лажи, а сад већ из фанатизма, из мржње према Цркви 
и хришћанству.“

[Године 1873. Достојевски ће стање руског веровања 
описати сушаствено: „Каже се да руски народ слабо зна 
Еванђеље; да не зна основна правила своје вере. Можда 
је то истина; али зато он зна Христа, и одискона га носи 
у срцу своме. О том нема сумње.“]

Владика Николај ће, пола века касније, то моћи да 
види у целини. И да искаже неупитно. Али, пуштамо 
увид Достојевског до краја, јер носи друштвену димен-
зију и свакодневну животност: 

„ – Ви много претерујете, примећује кнезу Мишки-



Српско између богочовека и човекобога ... 179

ну Иван Петровић;... – Слажем се, али све је то познато, 
па, па и – непотребно и ... спада у богословље...

– А, не! А, не! Не само у богословље, уверавам вас 
да је тако! То се свију нас тиче, много више него што ви 
мислите. У томе баш сви ми и грешимо, што још никако 
не увиђамо да то није само, и искључиво, богословска 
ствар! Јер и социјализам је пород римокатолицизма и 
римокатоличког порекла! И он је, као и његов брат ате-
изам, поникао из очајања, као морални отпор римока-
толицизму да собом замени изгубљену власт религије, 
да утоли духовну жеђ ожеднелог човечанства, и да га 
спасе не помоћу Христа, него насиљем! И то је слобода 
преко насиља, то је уједињење помоћу мача и крви. 'Не 
смеш веровати у Бога, не смеш имати својине, не смеш 
имати личност, и, fraternite ou la mort, – два милиона 
глава!' 'По делима њиховим познаћете их' – тако је ре-
чено у Еванђељу'.“

Ово Мишкиново приповедање објављено је 1869, 
дакле, исте године кад заседа Први ватикански концил 
(1869/1870), у време Пија IX а који ће објавити – дог-
му да је папа непогрешив „кад говори ex cathedra о пи-
тањима вере и морала“. И – догма је ретроактивна.

5.

У тако помереном свету настаје облик владања који 
се одваја од врлина и приклања – оном што је до јуче 
сматрано смртним гресима. Деценијама ће се разбијање 
свих сегмената морала, заснованог на хришћанским 
вредностима, ширити као стварање нове стварности – 
где се читав универзум своди на тзв. „људска права“, а 
све потребе човека за редом ограничавају „демократ-
ским вредностима“. 

Свет се дели на наш Слободни свет и – мрак, у који 



Слободан Рељић180

ми улазимо храбро и за награду пљачкамо безгранично. 
Јер, „ми“ смо Дарвинови „способнији примерци“. То има 
за последицу: да се и у том друштву простор за богаћење 
најбогатијих шири без идеја о ограничењима, да се брига 
за јавни интерес учини глупошћу а држава претвори у 
средство којим управља надкласа/Натчовек чије је не-
контролисано богатство претворено у Надмоћ.

Ево нас на Периферији тог друштва, у данашњој 
Србији. 

У ком смислу и када власт, што се зове српска власт, 
обраћа пажњу на – Србе? 

Хорде демократа (не мислим на партијску припад-
ност) који су углавном ушли у коридоре управљања 
земљом – долазе с улице. Њих селектују страни кон-
тролори. То је свет који институције које би требало да 
организују живот, на ползу народа, виде као „профит-
ни центар“ за себе и екипу и који се осећа ограниченим 
само освојеним временом за боравак на том месту. То 
је по последицама један друштвена трагедија, али исто-
ријски могућа, да не кажем законита.

И шта сад? 
„Власт је у начелу од Бога (Рим. 13, 1—6): и хијерар-

хија вредности и хијерархија поретка је од Бога. Зато се 
у начелу треба покоравати власти као регулатору и као 
одржаваоцу тог богоданог и божанског поретка у свету. 
Иначе се пада и запада у безвлашће, у анархију“, изрећи 
ће Јустин Ћелијски почетно начело.

И „властима се треба покоравати све док одржавају 
божански поредак у свету, док су 'слуге Божије', и као 
слуге Божје. Покоравати се властима зато што као слу-
ге Божје носе мач којим кажњавају зло а штите добро. 
Покоравати се властима зато што су слуге Божје 'страх 
злим делима', а не добрим“. 

Но, ево нас пред одлуком у драми „када су власти 



Српско између богочовека и човекобога ... 181

страх добрим делима, када власти гоне Божје добро, и 
највеће Добро и Сведобро овога света – Господа Хри-
ста, и тиме Његову Цркву, онда се таквим властима не 
треба покоравати, нити их слушати“. 

Напротив: „Са њима се хришћанин мора борити, и 
то светим, еванђелским средствима борити. Никада се 
хришћанин не сме већма покоравати људима него Богу, 
нарочито људима који су против Бога Истинога и про-
тив Његовог Еванђеља.“

Начело је Божје, одлуке су људске. Ми, ето, верује-
мо да је наш однос заветни. Имамо уговор, обећање да 
ћемо радити само добре ствари. Сад морамо разазнати 
– шта је Добро. 

Да ли можемо а да не дамо свој допринос одбрани 
Косова; да ли је притисак за содомију на који пристају 
наше власти оправдање учествовања; да ли је разарање 
нашег природног станишта (што је, ако пређемо у завет-
ни ток, Божји дар) допустиво а зарад нечега што се зове 
профит и у чему ничег моралног нема; да ли је лакоћа 
отуђивања од делова свог народа, свог стада, оправди-
ва... Можемо ли да своје уздржавање од сваке жртве за 
заједничко добро – а уз естрадну филозофију „срећу 
чине ствари мале“ – уклопимо у хришћански кредо.

И на крају, ако не чинимо ништа у овом добу Ве-
ликог преокрета, увијајући то у мале велике глупости 
„будимо паметни“, „доста смо ми истрчавали“ итд, по-
стајемо ли ми јунаци неког новог Хазарског речника 
(ако истоветно разумемо Павићеву поруку)? Није се 
историја либила да оне који не умеју кад треба – по-
шаље на маргину. До нестанка, као субјеката.

Не нећемо ми, у догледно време нестати као зрак у 
васиони, али нећемо бити Ми! Бићемо маса, која плута 
и на коју ће сваки амбасадор моћи да дигне... Прст. И 
да одређује смер. 

Трагедија је што наше кретање показује одсуство 



Слободан Рељић182

осећаја – били смо Срби кад је овај пакао почињао, 
кад су они који нас малтретирају били најјачи, данас 
смо бивши Срби, кад су они који нас прогоне на пола 
својих моћи. Кад они губе у Уједињеним нацијама, ми 
се радујемо три дана, а онда – враћамо се на пут само-
понижења и самопоништавања. Можете рећи да нисмо 
ми, они су. Али ти наши су њихови, а ми пристајемо да 
се нама тако управља. 

„Ми хришћани знамо и тајну власти и тајну насиља: 
власт је благословена Богом, насиље је проклето Богом. 
Све што је од Бога – добро је, чим се злоупотреби – од 
ђавола је. Злоупотреба Божјег – то је ђаво, и сав ђаво-
лизам свих светова, па и човечанског. Власт је од Бога; 
и док се држи у Богу и под Богом и са Богом – она је 
благословена. Чим напусти Бога, она постаје насиље, и 
тиме преноси себе под власт противбога – ђавола.“ (Св. 
Јустин)

6.

Уместо закључка.
 „Прво је то било у Југославији, а онда у Србији. За-

што? Србија је такође била спремна на све... И о свему 
су се хтели договорити. Не! Треба их сломити! Фило-
зофија им је таква. Зашто баш Србе треба сломити? 
Искрено, не знам“, објавиће у једном исказу Владимир 
Путин, државник склон да остане у озрачју духовног. 

И наставља: „Кад су се водили неки отворени раз-
говори, тада сам још увек имао нормалне односе са 
појединим лидерима. Када су ми говорили 'треба их 
сломити', питао сам 'зашто?' Одговора није било. Рећу 
вам једни тешку ствар: Србију можете уништити, али 
никада не можете сломити и потчинити Србе! То они 
не могу да разумеју. Али надам се да ће веома брзо схва-



Српско између богочовека и човекобога ... 183

тити ту чињеницу. И да им је боље и конструктивније 
да се договоре.“

Овај оптимизам за Србе долази од једног од кључних 
људи у креирању света који настаје. Ако нас неко, ко има 
можда најбољи преглед куда ово иде, види овако – онда 
има основа да и ми гајимо оптимизам. И да се припре-
мимо. Они који хоће да нас униште неће одустати од тога 
ако купимо њихове „рафале“ или ако – предамо/издамо 
Косово. То је њима само знак да нашем уништењу нема 
препрека. Тај наук је једноставан. Последице неприхва-
тање те једноставности су несагледиве. 

Литература

архимандрит Јустин (Поповић)(1940) Достојевски о Европи 
и Словенству, https://www.rastko.rs/rastko-ru/delo/12931

архимандрит Јустин (Поповић) (2008) Меморандум: Истина 
о Српској православној цркви у комунистичкој Југосла-
вији; https://www.rastko.rs/istorija/delo/12939

владика Николај (Велимировић) (1939) Посланица хришћан-
ској омладинској конференцији у Амстердаму, Београд: 
Хришћанска мисао

 владика Николај (Велимировић) (1996), Кроз тамнички про-
зор – поруке српском народу из логора Дахау,Ваљево: Глас 
цркве; https://svetosavlje.org/kroz-tamnicki-prozor/

архимандрит Рафаил (Карелин) (2017) : Скривени демонизам 
савремености, http://www.pravoslavni-odgovor.com/Svet_
oko_nas/skriveni_demonizam_savremenosti.htm

Достојевски, Фјодор (1962) Идиот, Београд: Рад



Слободан Рељић184

Slobodan Reljic

SERBIAN BETWEEN GOD-MAN AND MAN-GOD 
AT THE BEGINNING OF THE XXI CENTURY

(DOES THE COVENANT HAVE AN EXPIRY DATE 
AND WHAT IS THE HISTORICAL FATE OF THE 
PEOPLE WHO RENOUNCE THEIR COVENANT)

Summary: A Christian makes a vow before himself and before 
God. When a vow is made, it is not good if the promise is not kept. 
Punishment usually follows. And, you can make a vow only for 
positive actions. No, a person (or people) cannot vow to kill, rob, 
burn, etc. The vow of the Serbs is - Svetosava and Kosovar. In this 
time of the narrative, our vow has turned into a bitter struggle for 
Serbian identity. And, specifically, for this occasion, it could be 
extended to: maintenance of the Serbian world; not surrendering 
Kosovo to darkness; curbing sodomy, which has been transformed 
into the ideology of modern Western civilization; the effort not to 
kill the Holy Martyrs of Jasenovac again; defense of Freedom to 
think for ourselves and live in our body; the desire for a society in 
which Justice can at least be expected; preservation of part of the 
natural resources that belonged to the Serbs through historical 
distribution; ennobling and modifying the application of the 
great promise - Liberté, Egalité, Fraternité.

Keywords: Christianity, freedom, justice, Nikolaj Velimirović, 
Justin Popović, Dostoevsky.



Александар Петровић*
Семинар за друштвене науке
Филолошки факултет
Универзитет у Београду
1

ЗАВЕТ, АВЕТ И СВЕТ

Сажетак: Рад покушава да трага за смислом заве-
та уочавајући агон истине и историје. Он антрополош-
ки разликује завет и авет сагледавајући живу енергију 
коју носи завет, и авет која је пре свега одређена меха-
ничким схватањем света. Кључни појам је сећање чија 
апологија је завет, а авет његово брисање. На том трагу 
завет се разликује од табуа који има пре свега негативно 
одређење забране. Уочава се да српска култура има три 
завета, а да је основно начело српског завета светосав-
ско напуштање историје. Својим скоком у слободу изван 
зачараних привида, у име оностраних корена постојања, 
Свети Сава је уградио заветно искуство просветљења 
у темеље српске културе и хришћанство преобразио у 
светосавље које има снаге да симфонијски повеже црк-
ву, државу и народ у трансценденталну целину која се не 
може историјски разложити.

Кључне речи: завет, авет, табу, историја, аватар, све-
тосавље, технологија

*	 Редовни професор, petralist@gmail.com

УДК 930.85(497.11):27-
236.5(=163.41)



Александар Петровић186

Човек мора или да се бави филозофијом  
или да се опрости од живота и оде одавде, 

јер се све остало на неки начин 
чини да је пуно смећа и глупости.

Аристотел

Филозофија механизма која се у Ренесанси шири 
упоредо с падом Другог Рима и освајањем Новог света 
изнедрила је модерни свет као коренити раскид с оним 
који му је претходио. Модернизам нема сврху у себи јер 
је његова кључна одлика раскид. Он је могућ јер се с 
историјским победама јавила опијеност новим знањем 
и његовом моћи. Свет је схваћен као механика којом 
човек може да управља сазнавањем закона као тајни 
природе ствари. Средиште Нове Атлантиде Френсиса 
Бекона је Соломонов храм где су свештенослужитељи 
научници чији симбол вере је знање као моћ. Откри-
вење тајне је наука виђења божанске промисли у меха-
низму. Он је предвидив јер се његове фазе понављају 
што људски свет треба да следи да би и он постао са-
гледив и подложан научном управљању. Као последица 
наметнутог механичког условљавања неминовно дола-
зи до брисања сећања. Када се нешто стално механички 
понавља, свест се селективно сужава и искључује да би 
се заборавом одбранила од бесмисла. Зато је заборав 
који стиче идеолошке димензије неминовна природа 
модернизације. Нема модерне без заборава јер сећање 
ту не служи ничему. 

Ово доводи до антрополошке редукције која се у 
модерном речнику назива технологија. Технологија 
преузима на себе памћење као сурогат сећања, проте-
зу која све могућности човека актуелизује као слике и 
одразе. Главне особине технологије настале су затва-
рањем човека у механички склоп постојања. Већ у 16. 



Завет, авет и свет 187

веку механичка идеја није више била спољашња, већ 
унутарња природа човека. Шекспир то недвосмислено 
изражава у Хамлетовом писму Офелији: Твој занавек, 
најмилија госпођице, док је ова машина његова, Хамлет. 
Човек је већ постао машина јер је тако под притиском 
новог знања осетио себе и питање је било времена када 
ће механизам да се поистовети са светом. И догодило 
се тако да најуспешнија технологија подразумева пот-
пуни заборав и замену човека механичким химерама. 
Вештачки човек, робот или роб, крајњи је плод тог тока. 
Робот настао из идеје роба је биће без сећања које сла-
ви механички свет без слободе. У прагматичности и 
делотворности ропства слобода је непожељна јер њено 
присуство може да учини да се точкићи механизма по-
мере и почну да шкрипе доводећи у питање сам механи-
зам и његову функционалност. Човек је кратко речено 
својом романсом модернизације кренуо на пут брисања 
властитог сећања и егзодуса из света. Тако је сам лишио 
себе човечности и у оданости технолошком одразу по-
стао авет. Он је роб своје слике и не треба никако да нас 
збуни да се у овом веку привидно превазиђено ропство 
појавило у новој модернизованој форми. То добро тума-
чи Свети Сава говорећи да „код робова нема поделе да 
је неко више или мање роб, јер је робовање недељиво“. 
(Номоканон) Тиме се јасно уздигао изнад облика роп-
ства не видећи у њима историју. Време не доноси осло-
бођење, како обећавају просветитељи, већ само промену 
природе ропства. Недељивост ропства настаје из забуне 
да се кроз историју напредује у слободи. 

Табу и завет

Завет је савет, избављење од махнитог вртлога за-
блуда, а његова супротност табу је авет страха из чије 



Александар Петровић188

историјске пројекције онога што се не сме произлазе 
све норме. Табу или норма изгледа као завет, сличан је 
по слову, али се по духу сасвим разликује. И реч табу је 
као колонијални плен донета крајем 18. века из речни-
ка племена Тонган и значи забрањен, недозвољен, избе-
гавање неког понашања. Табу је друштвена авет. Нешто 
што изгледа као завет, а то по свом негативном садр-
жају није, по својој природи може да буде само табу. 
Рецимо у Старом завету који у првој књизи почиње до-
ношењем заповести на Гори, није у строгом смислу реч 
о завету, већ о табуу. У првој књизи тражи се: не лажи, 
не убиј, не кради, не чини прељубу итд. То су све табуи 
који су корисни не за оне који следе завет, већ за дивља 
племена која то немају у себи природно, већ им се си-
лом табуа мора наметати. 

Ово је било неопходно рећи јер се често ропске од-
лике и забране називају заветом. Добро је то знати да 
бисмо у контрасту према том не оцртали да и пришли 
ближе смислу завета. Мноштво не води у потискивање 
и опседнутост страхом да се не пређе преко не. То може 
да буде корисно, али далеко од тога да буде довољ-
но јер завет се не може негативно одредити. Он је по 
себи изван сваког не и није обухваћен ни једним исто-
ријским обликом. Тако се битно разликује од табуа који 
је описивање круга из кога се не сме и не може изаћи. 

У табуу се не зна шта је овај свет, он је константа 
забрана иза чега се тешко назире хоризонт, тако да у 
Старом завету имамо не које се понавља у свакој запо-
вести. Оне нису позитивне, већ негативне што је одли-
ка табуа. Као константа која се понавља, не се феноме-
нолошки може ставити у заграде. Тада парадоксално 
добијамо огољено скривено значење, а то је убиј, лажи, 
кради… Ко не верује да феноменолошки метод откри-
ва право значење табуа, има на располагању историју 



Завет, авет и свет 189

да се у то увери, а ако му је то далеко довољно је да да-
нас отвори телевизију и да види ове огољене заповести 
на делу од стране притежалаца Старог завета. Табу је 
довољан за овај свет, а други свет, на који се неминовно 
ослања завет, не значи му много. Он је чак и Бога пре-
творио у драмску персону овог света.

Из овога је јасна разлика завета и табуа. Табу је 
привидно окренут позитивној одбрани заједнице, али 
његов главни циљ је негативитет моћи. Заштитницима 
табуа једини циљ је неслобода моћи. Завет је слобода 
изнад табуа, њега не чине табуи, ма колико бројни, он 
није оданост табуима, већ свест о повезаности целине 
која је више од збира својих делова.  Зарицање и одри-
цање нису завет. Десет старозаветних заповести нису 
завет јер оне почивају на не. Посебна је невоља да се у 
том незнању у исте речи по правилу учитавају разли-
чита значења. Тако се заповести лако претварају у идо-
ле трга, пећине или позоришта. У том контексту када се 
каже завет, није јасно на шта се мисли. Завет није закон 
јер не постоје казне за његово нарушавање. Табу се и по 
томе разликује јер су казне за његову повреду врло јас-
не и неизбежне. Чини се као да табу долази споља, док 
завет пре свега носи унутарњи, морални, самосвесни 
карактер. Зато и не постоји установа завета нити пола-
гање заклетве на завет. 

Шта је завет ако није успостављена његова уста-
нова? Постоји ли он ако се нико није формално заве-
товао? Да ли је завет само душевна склоност или нека 
неформална друштвена наклоност? Рекло би се да је он 
све и ништа од свега тога. Ако је тако, онда он измиче 
историји која може само да прича о њему, али не и да 
досегне и подреди себи. Из ове антиномије чини се да 
постоји само један излаз, напуштање појавних прика-
за и прихватање да завет извире у другом свету. Завет 



Александар Петровић190

може да буде само идеја, вид света идеја који независно 
постоји иако је и давно и данас тешко појмити нешто 
што је сталност у променама и што је изнад света на-
стајања и нестајања, једном речи изнад историје као 
чаролије промена. Историја не може да заустави сна-
гу идеје завета. Отуда је наша дилема једноставна: или 
ћемо се определити за свет идеја или ћемо пасти у врт-
лог историје. То просвећеном рационализму делује као 
нестварна замисао, али време, које просвећеност уз све 
рационално самопоуздање није успела да схвати, све 
доведе до познања истине.

Завет и аватар

Ми треба да схватимо око које вредности се окупља 
за-вет? А око којих његова негација а-вет? Авет се данас 
појављује као аватар. Популарни концепт аватара данас 
на Западу има технолошку природу и он је колонијал-
ни римејк који не доноси никакво разрешење или осло-
бођење, већ само илузију моћи. То је потпуно различито 
од овог појма у ведској култури где означава онога ко 
долази да би поново успоставио нарушени поредак. „За 
спас доброга, за уништење зла и због очувања вечног 
закона, повремено ћу се појављивати у оваплоћењима“, 
каже у Бхагавад Гити (4, 8) аватар Вишнуа. Први хинду 
аватар је матсја, риба која је спасла свет упозоравајући 
на скори долазак потопа. Међутим, у технолошкој кул-
тури аватар је еманација виртуалне стварности која на-
стоји да заблесне свет и да га усмери технолошким циље-
вима. Аватар је ту двојник, алтер его технологије чији 
главни циљ јесте стварање двојника овог света и двој-
ника сваког од људи појединачно. У виртуалном свету 
он је утеловљена слика у произвољном броју димензија 
Метаверзума која замењује свог власника. 



Завет, авет и свет 191

Сваки дијалог између људи кроз безбројне посред-
нике иде преко аватара. Политички императив диги-
талне културе је да сви морају да буду удвојени у свом 
дигиталном идентитету. Ако умножавање аватара води 
ка бољем свет, где је онда пут за пакао? Врло близу, јер 
је аватару придато сасвим различито значење које је ус-
мерено не ка ослобађању, већ поробљавању овог све-
та у огледалу. Он је велико не, највећа негација која је 
стекла аутономију јер је сваки садржај пројектовала у 
ништа. У томе се јасно види разлика коју носе завет и 
авет. 

Али уз све разлике парадоксално је да завет и авет 
имају заједнички корен вет. Луј Леже види корен вет у 
значењу реч. Тако би завет био реч, савез речи која даје 
савет, логос из кога на почетку све настаје како се већ 
говори у Јеванђељу по Јовану. Вет, да направимо корак 
даље, заправо је умекшано вед што упућује ка ведети, 
видети, знати. Вет, вед, односно вид доводимо у везу са 
санскртским кореном -*vid – што значи видети. 

Када тамо сагледавао етимологију, лакше схватамо 
да завет долази из виђења, еидоса, напуштања ефемер-
них заблуда јер једино у томе, а не у некој формалној 
заклетви или установи може да постоји као повезаност 
са светом. Заветници су они који виде. Држање слова 
без виђења није завет, већ авет. Завет је свест о завету, 
састав јединства у мноштву. Не може се, другим речи-
ма, без обзира на добру вољу заветовати у незнању. Реч 
завет је људима дата као савет разлучивања шта је бит-
но а шта није. Завет и свет имају исти основ јер без за-
вета свет се претвара у авет. Без основе вет или вид све 
прекрива тама у којој се причињавају само преварне 
сенке вештог интелекта. Завет је једина веза са светом, 
а његова супротност, авет, кидање је тих веза кроз гу-
битак целине опажања. То може ићи, на пример споља, 



Александар Петровић192

кроз уништавање записа, али и изнутра кроз уситњено 
и смрвљено знање. 

Језик уистину повезује знање с целином виђења јер 
оно што видим, а не само гледам, то и знам. О томе све-
дочи и реч сведок где видимо у основи речцу вед што 
значи знати. Садржај појма завет обухвата и глагол из-
видати, исцелити, али и провиђење, мудрост, способ-
ност предвиђања. Тако постаје до краја јасно да завет, 
његова многоструко целовита идеја, иде несумњиво из 
корена вид или вед. Његова најзначајнија особина упра-
во је однос према целини. Нема завета који се може одр-
жати на некој ограниченој историјској пројекцији. Он 
мора да обухвати целину која је себи једнака у времену. 

Наравно свесни смо да су неке збирке текстова, пи-
сане за посвећене, које су касније постале установе, на-
зване завет. То је накнадно дато име да би се на неки на-
чин објединили хетерогени текстови. Сами ствараоци 
тих текстова нису их тако назвали нити су имали идеју 
да ће се наћи у некој збирци. Посебно им нису придали 
темпорална одређења стари и нови. То су урадили тек 
Римљани у складу са својим коруптивним намерама. 

Постоји ли еволуција од старог ка новом, дакле 
апологија времена, тамо где не би смела да буде, реч 
је о историји која тежи да завет претвори у авет. Није 
проблем ни у једном ни у другом завету, у чињеници 
да су противречни, већ да их има два што указује на 
начелну слабост сваког дуализма и на надмоћ историје 
над идејама. Та противречност иде данас у Израелу и 
до доношења у духу Старог завета закона против Но-
вог завета. Историјски наметнут дуализам два завета, 
старог и новог, ствара неминовно проблем трећег где 
у машини стопљеној с човеком теку ватра и вода и где 
је она причесник тајне виртуалног живота чему је мно-
штво, изгнано из садашњости у будућност, кроз своје 



Завет, авет и свет 193

пророке већ одано срцем и душом уверено да долази 
царство Божје на земљи. У суштини завет подразумева 
јединство, а не дуализам или мноштво. Отуда је завет 
по себи нешто као острво у мору безидејне културе која 
га вековима запљускује. Завет и јесте острво, а наше је 
да схватимо какво. 

Основно начело завета

Постоји у једном времену један завет, а не два или 
мноштво јер бисмо иначе свако мало прилазили раз-
личитим заветима. А данас би на том трагу морали у 
трећем завету који се отворено намеће да се заветује-
мо Богу који је исти, али као слика у огледалу. Ово је 
варљиво јер у овом смислу збирке текстова ма какве да 
су не могу да буду завет. Завет ту не извире из природе 
ствари, већ из историје. Он може и мора да буде идеја 
изван историје јер нас позивање на било какву исто-
рију неће спасти. Она ће увек да се измакне у супротно-
стима које неминовно ствара. 

Тако се поводом историје на коју се ослања обневи-
дели просвећени човек који је остао сам с аветима могу 
применити следеће речи из Упанишада. „И тако ти за-
слепљени глупаци живе у сплету овосветских заблуда 
и потопивши чун за спасење величају лаж и проглаша-
вају неистину за истину.“ (7, 10) Свети Сава као да се 
наставља на ове мисли јер у општем метежу указује да 
„јеретици имају лажну част, тамни су у светлости и не-
научени у истини, јер говоре да је слатко горко и горко 
слатко”. (Теодосије, Житије Светог Саве) Ако преко 
проглашавања лажи за истину у Упанишадама и јере-
тичког говора да је слатко горко и горко слатко видеће-
мо да је заједнички именитељ глупости и јереси лаж и 
незнање. „Живећи у незнању, а сматрајући себе за му-



Александар Петровић194

дре и учене, ти глупаци, патећи увек изнова, крећу се 
укруг као слепцем вођени слепци“ (Упанишаде, 1.2.8)

Суштина завета отуда је напуштање лажне мудро-
сти и ученог незнања и отварање очију за виђење преко 
вештачких граница. Супротност завета је авидја, не-
знање из чега се рађају авети које су мотивисане раз-
личито, а овог пута пре свега технологијом, највишим 
обликом лажи и слепила који смо видели. Стварају је 
људи без виђења, хладни, подељени, специјализовани, 
опседнутим мраком и сенкама које виде у огледалу. Од 
завета се одступа у незнању, како се каже у Упанишада-
ма, „од суштине небеског пространства које се налази 
у нутрини срца која је величанствени светлосни жар.“ 
(Упанишаде, 7,11)

Када све ово схватимо, неминовно се поставља пи-
тање шта је и у чему је српски завет? Први увид је да 
иако завет настаје на тлу историје, његов циљ је осло-
бађање од историје, власт над историјом која настаје на 
основу несхваћеног времена. Ако пристанемо на исто-
рију, да она кроз време пролази од старог ка новом, онда 
ћемо се придружити новим гласноговорницима старог 
механизованог просветитељства у новом руху. Један од 
њих је Јувал Харари с Универзитета у Јерусалиму који 
према замисли еволуције проповеда да је данас време 
за коначно решење поклоњења механизму. Он сматра 
да треба да пустимо да машине производе еволуцију 
историје што би значило, парафразирамо ли Његоша, 
да гледа мајмун себе у зрцало. Таква историја је ствар 
механизма, а не личности које се у њу уклапају као зуп-
чаници. Њен појам је преширок и тиме бесадржајан јер 
обухвата све еволуције у смислу Дарвинове, Хегелове 
и Марксове теорије, или учења Хелене Блаватске, све 
је то историја у коју пројектује свако ко шта хоће да 
би охрабрио поход привида. Ако неко спасе милионе 



Завет, авет и свет 195

људи, он је ушао у историју, ако неко побије милионе 
људи, он је такође ушао у историју. Чему онда све то, 
какав је то простор историје који само људи могу да 
измисле. Све до новинарске дреке о историјским поли-
тичким сусретима и историјским спортским победама. 
Историја је заправо дно разумевања човека и времена 
настала као ентропија живота. 

Није се стога лако данас пробити до смисла заве-
та јер је затрпан разнородним историјским наслагама. 
Владајуће просветитељство нерасположено је према 
свакој идеји завета и зато је свет населило аветима. Као 
што јеванђеља приповедају о осам покушаја убиства 
Христа као слободне личности, тако је и историја Срба 
одбрана од мноштва покушаја убиства с историјским 
предумишљајем и спасавање васкрсењем. Другачије у 
свету табуа, просвећених или непросвећених, није ни 
могуће. 

Када овако сагледамо ствари, схватамо зашто је ос-
новно начело српског завета светосавско напуштање 
историје. Својим узлетом у слободу изнад заводљивих 
чари привида владања у историји, у име оностраних 
корена постојања, Свети Сава је уградио заветно иску-
ство просветљења у темеље српске културе и хришћан-
ство преобразио у светосавље које има снаге да кроз 
личност симфонијски повеже цркву, државу и народ у 
трансценденталну целину која се не може историјски 
разложити. Србија је отуда трансцендентално, а не 
уговорно формирана. Светосавље није трећи завет, већ 
синтеза старог и новог завета на темељу заветне сло-
боде Светог Духа као даха света. Овакав завет је тако 
постављен у темеље српске културе. Он је подиже до 
неслућене висине и тако је спасава од ниских побуда 
римског, крсташког, турског, комунистичког а и дана-
шњег неолибералног метежа. Није могуће замислити 



Александар Петровић196

снажнији утицај и битнији догађај за целокупну потоњу 
судбину српског народа и овог света. Да није било завет-
не слободе Светог Саве, српску самосвест би зачарала 
историјска привиђења. Стога је време да се каже да је 
Свети Сава аватар, најзначајнији, с Махатмом Гандијем, 
у укупној историји другог миленијума који је као Матсја 
спасао Србе од историјског потопа. Није то лако рећи 
у култури залуђеној рационализмом и ограниченој ми-
тологизованим просветитељством, али ако то не успемо 
затрпаће нас песак историје и потопити плима техно-
лошке нечовечности. Свети Сава као аватар је светло у 
тмини који се види на обзору изнад сенки и обмана. 

1 + 1 = 1

Свети Сава није из неког пустог владалачког хира 
решио да живот претвори у завет. Он га је ослонио 
на недогледни извор људског искуства слободе по-
стављајући тако разлику спрам авети које суше про-
лазни свет. Он не може да буде јаснији у својој Беседи 
епископима. „Јер овај век изгара бедним пламеном, и 
све што се у њему види као красно, брзо постаје као да 
није било. Да, ако што уграбите бежећи од овога света, 
и тиме ћемо живети у оном, и увек приближујући се 
мишљу ка небесним, и светлећи се добрим божанстве-
ним речима”. 

Тај бедни пламен у коме свет изгара, увиђа Свети 
Сава, привид је одражене светлости. Супротно томе, 
он тражи „будите творци речи, а не само читаоци, по-
мишљајући у себи да који слуша речи и не чини шта 
је заповеђено њима, такав је сличан човеку који гледа 
лице своје у зрцалу: јер позна се и отиде и одмах забо-
рави какав је био. А који је проникао у савршени закон 
слободе, оставши у њему, овај неће бити забораван слу-



Завет, авет и свет 197

шалац, него је творац дела, блажен је тај“ (Хиландарски 
типик) Заветна једначина Светог Саве је једноставна: 
бедни пламен је заборав, а слобода је сећање. Да бисмо 
то схватили, морамо да имамо свест о зрцалу. Ако је 
нешто суштински платонизам, онда је то мисао о огле-
далу. Завет извире из сећања које није прошлост, већ 
извор сваког сазнања и виђења. Завет је живо сећање, 
живот сећања, оживљено осећање. Сви га носимо у 
себи и оно се не може избрисати. Светосавски завет се 
тако наставља на стари Египат, један од древних извора 
културе, од кога су ствараоци Старог завета побегли. 
Египат је имао једноставан завет истине који свет види 
као огледало идентитета. Он се приписује легендарном 
писару Тоту који већ у првом ставу доноси најчвршћи 
темељ завета: Истина, без лажи, поуздана и најистини-
тија (Verum, sine mendatio, certum et verissimum), који 
је одмах разрађен у следећем ставу: Оно доле је као горе, 
a горе је исто као доле у непрекидном низу сједињења 
ствари. Очито да је овде реч о завету јер не само да 
нема ни трага од речце не, већ постоји свест о свету 
као огледалу што је сећање на Светог Духа који лебди 
и види себе над водама (forebatur super aquas) како су 
настали и свет и свест. Већ и у језику се види да су свет 
и свест једно исто, иста неподељена истина, која може 
да буде раздвојена само у историји.

 Тешко да се нека друга мисао, осим ове о истини 
укупне повезаности спољашњег и унутарњег, може јез-
гровитије винути изнад времена као завет ослобођене 
свести која види да је авет подељеност и послушност 
привиду, свету настајања и нестајања где нигде нема 
идентитета. Завет је сећање и идеја, а авет је техно-
логија и виртуални аватар. Зато је завет Светог Саве 
снажнији позив него икад да се разбије огледало и 
ослободи преварена свест. Не треба се обазирати на 



Александар Петровић198

различите табуе и правила, на огледалне одразе које се 
називају историјом, већ се држати онога што јесте и бе-
жати од оног што није како се већ давно изразио Пар-
менид: биће јесте небиће није. Стога треба бити творац 
речи која је вет или вед, држати се светосавског савета 
виђења и знања. На тај начин Свети Сава је поставио 
идеал српске културе у чврсту трансценденталну ра-
ван и утврдио осу равнотеже у истини без лажи. Јед-
ном речи, вратио је историју идеји истог које је отуђено 
у историји. И историја и истина крећу од истог, али се 
одвајају и отуђују. 

Србија, последња одбрана платонизма, упркос свим 
заблудама и разарањима следи завет Светог Саве који по-
везује два света изнад историје. Он игра на истину, а не 
на историју, стога онај ко разуме истину без лажи, поузда-
ну и најистинитију, схвата и светосавски завет слободе. 
Свест о њему може да нам недостаје у мери у којој нам 
због табуа историјских циљева недостаје свест о нама и 
да је наш основни задатак повезивање два света. Снагу 
за борбу у овом свету можемо да повучемо само из другог 
света који се отвара у завету. Узалудно је без тога батргати 
се у историји. Јединосушни задатак човека је да покуша 
да повеже два света и то је све због чега је овде. Никава 
историја, никаква еволуција, само храм који је увек исти, 
1+1=1. Кад се то схвати наступа кратак спој, од којих је 
међу најснажнијим светосавље које није индуковано, већ 
самосвојно да би тако непосредно отварало други свет. То 
је храм синтезе јер све ствари на овом свету имају вред-
ност искључиво по мери учествовања у другом. Поука 
Светог Саве је да је завет исто што и слобода, јер „где је 
Дух, онде је слобода“ (Коринћанима 3, 17). 

Када све саберемо, сагледамо саставницу, улогујемо 
се у све свести света, српска култура сећања има три 
завета. Они су дати у канонском облику. То су Номо-



Завет, авет и свет 199

канон, Канон осунчавања и Дан вида који обухвата и 
оно што се зове Косовски завет. Отуда у српској кул-
тури постоји највећа густина завета који нису не, већ 
да. Завет Вида или виђења је повезан с егзалтацијом 
летњег солстиција Сунца. Номоканон Светог Саве 
успоставља симфонију цркве и државе, неба и земље. 
А Канон осунчавања показује пресликавање небеске 
механике у смену топлих и хладних, светлих и тамних 
раздобља. То су завети повезаности, религија која спаја 
свет у јединство. Ако не спаја свет у једно, онда то није 
завет, већ авет. Јер циљ сва три завета, или канона, је-
сте повезивање, religo, неба и земље и спречавање да се 
они распадну на одвојене делове. То је суштина завета. 
Без те повезаности завет постаје авет чије небиће није, 
макар имало и неку огледалну сличност. 

Завет је Свети Дух, енергија, а где је то, ту је и сло-
бода. Ставити завет у погон значи ослободити енергију. 
Поменута три канона или три вида исте суштине су 
наше тројединство завета која оставља простор за де-
ловање које превазилази оно што човек може. То је за-
право апсолутна моћ. Тако се дух појављује у историји. 
То је облачење „у силу с висине“ (Лука 24, 29). Следити 
завет стога је једнако „примању знања о истини“. Завет 
садржи у себи идеалност света идеја. Добар пример је 
Поликлетова скулптура Дорифорос која приказује иде-
алну симетрију свих делова тела која је добила назив 
Канон. Завет је свет идеја на висини лепоте, добра и ис-
тине. То је идеална скулптура која се ваја у духу.  

Ни десно ни лево, већ по сили

Историја нас негативно поучава да Србија постоји 
само по завету јер она је трансцендентално зрачење 
слободе да би служила неподељеном свету. Зато она 



Александар Петровић200

траје и зато у свету настајања није нестала. Овај свет није 
еволуција историје, већ непроменљиво присуство другог 
света. Свети Сава је својим примером показао да је за-
вет одбрана од историје. Када се напусти историја, која је 
само увећање, надувавање привида без даха, тада се неми-
новно јавља слобода. Стога је Свети Сава створио Србију 
као духовну империју. А она је зато сметња као што је и 
Христ био сметња у јеванђељима и Великом инквизитору. 

Схватање завета зато је екстаза изван прихватања 
и одбацивања било чега што историјски его сугерише. 
„Ни на десно, ни на лево, него по сили, колико ко има 
снаге, царским путем теците, сетивши се што јесте“ 
(Хиландарски типик), каже Свети Сава. Сећање није 
прошлост, већ кључ целине која у садашњости обухва-
та и прошлост и будућност. Бог истовремено ствара и 
почетак и крај, а људи да не би схватили истину иден-
титета, сусрета два света, умећу у то историју, која је 
привидно исто, да би себе утешили и објаснили шта 
раде овде. Они не могу да прихвате истину да су стално 
једнаки себи на истом месту у истом тренутку и да је 
сваки њихов одлазак истовремено повратак. Ствар за-
вета је једноставна, или истина или историја. 

У овом свету све има вредност само у мери у којој 
је повезано с другим светом. То јединство где све по-
чиње и завршава се је светосавски завет и кад то уви-
димо, историја је лак задатак, супротно је нерешив. И 
да завршимо речима апостола Павла: „Јер сад видимо 
као у огледалу, у загонетки, а онда ћемо лицем у лице: 
сад знамо делимично, а онда ћу познати као што бих 
познат.” (Посланица Коринћанима, 13) Једном речи, на 
крају као и на почетку, Свети Сава је велики аватар све-
това, а његов завет је лице у лице истине са слободом. 

Кратко речено, завет је Свети Дух, неспутано прес-
ликавање у таласима онога што долази из језгра које 



Завет, авет и свет 201

може да буде само Бог или Лог. Нижи духови служе се 
забранама. Свети Дух делује енергијом која је од Бога и 
нигде се не зауставља јер чим се поставе бране настаје 
историја као устајали усуд пале истине. Када се енер-
гија зајази, она престаје да буде завет и Светог Духа ту 
нема. Завет је канон, бескрајно кружно кретање и прес-
ликавање истог у различитом. Основни завет је Исти-
на, без лажи, најистинитија. А та истина је како горе 
тако и доле, јединство овог и оног света.  

Свети Дух који је на почетку лебдео над водама 
је први укрштај истине и прво крштење света. Дух је 
у води видео себе и зато је крштење у води и зато су 
бескрајни таласи река, мора и океана сећање на тај су-
срет и највећа непрекидна молитва. То је катехон који 
не допушта да авет победи, ма колико технолошки и 
идеолошки моћна, јер вода у којој се огледа време јесте 
канон завета изнад пролазности. Када свест опази себе 
у води, она постаје целовремено биће које саздаје свет. 
Завет је тако пут изласка из самокажњавања човека јер 
он у води чува сећање које се не може претворити у си-
мулакрум сувог памћења. Он се бори против губитка 
сећања чији основни медиј је историја. Ван ње сећања 
се не могу брисати.

Закључак

Ми смо усред великог рата који потреса темеље овог 
света. То је само с једне стране рат оружја Истока и За-
пада, а далеко изнад тога је сукоб заветне и аветне кул-
туре, рат илузија које се усавршавају да би обухватиле 
свет споља и изнутра, и недељиве светлости. Коначни 
природни циљ Запада је запад, сутон и ноћна тмина за-
ласка Сунца у технолошкој магли. Ми смо зато као му-
мије скоро живи умотани у савршене заблуде, толико 



Александар Петровић202

моћне да се питамо чему истина када постоје тако до-
бре илузије које могу да нас воде кроз сваку еволуцију. 
Оне су толико савршене да и не знамо да су нас обузе-
ле. У неком тренутку приметимо неку од њих и свом 
снагом кренемо да се избавимо, али при томе стварамо 
мноштво нових. О томе је на почетку Новог века писао 
Марсилио Фићино у огледу Stultitia et miseria hominum 
(Глупост и беда човека) где се пита зашто се Демокрит 
смеје, зашто Хераклит плаче. „У мојој Академији ви-
дели сте насликану земаљску куглу; на једној страни је 
Демокрит који се смеје, а на другој Хераклит који плаче. 
Зашто се Демокрит смеје? Зашто Хераклит плаче? Зато 
што је гомила људског рода грдно, слуђено и кукавно 
живинче.“ (Писмо Џону Колету)

Он је због ових речи и првог превођења Платона на 
латински прогнан из европске културе која све време 
одбија да се суочи са собом и схвати да је у свом по-
хлепном материјализму отпала од света идеја. Та вр-
тешка илузија које се популарно зове историја може 
заиста само да изазове истовремени смех и плач. Завет 
је, с друге стране, сабрана морална енергија која омо-
гућава да се пробије зид опсена. Без снажне моралне 
енергије, симболизоване у завету, нема начина да се то 
и учини. Авет је у сваком смислу супротност завета јер 
њена утварна површност нема у себи никакав етички 
темељ. Стога се на крају, али и на почетку може само 
рећи да свет одлучују завет и авет, њихов агон у сре-
дишту Теразија.



Завет, авет и свет 203

Aleksandar Petrović

THE VOW, THE MIRAGE AND THE WORLD

The paper attempts to explore the meaning of the vow by 
considering the struggle between truth and history. An anthro-
pological distinction is made between the vow and the mirage by 
considering the living energy that the vow carries and the mirage 
that is primarily determined by the mechanical illusions of the 
world. The key concept is memory, whose excuse is the vow and 
whose erasure is the mirage. In this sense, the vow differs from the 
taboo, which primarily has a negative definition of prohibition. In 
Serbian culture, there are three vows, and the basic principle of 
the Serbian vow is St. Savas’ renunciation of history. With his leap 
into freedom beyond the enchanted illusions, in the name of the 
otherworldly roots of existence, St. Sava incorporated the cove-
nant experience of enlightenment into the foundations of Serbian 
culture. He transformed Christianity into St. Savaism, which has 
the power to symphonically unite church, state and people into 
a transcendental, historically indivisible whole. Therefore, in the 
end, but also in the beginning, it can only be said that the world 
will be decided by the covenant and the mirage, their struggle at 
the center of Balance. 

Key words: vow, mirage, taboo, history, avatar, St. Sava, tech-
nology





Владимир Коларић*
Завод за проучавање 
културног развитка
Београд

РУСИЈА ИЗМЕЂУ ЗАВЕТА И ИМПЕРИЈЕ 
(И ГДЕ ЈЕ ТУ СРБИЈА)

Сажетак: У раду се истражују идентитетске основе 
руске културне самосвести, посебно тражећи одговор на 
питање да ли оне имају заветни карактер. Анализирају се 
и разлике између руског и српског историјског искуства, 
културне самосвести и заветне свести.

Кључне речи: завет, империја, идентитет, култура, 
Русија, Србија

Од пријатеља сам чуо причу о руском философу 
који је једног утицајног Индијца питао зашто се Ин-
дија јасније не определи у текућем глобалном сукобу, 
на шта му је овај одговорио како они чекају да виде да 
ли је Русија још Рим, или је већ постала Италија. Јасно 
је да Индијац под Римом подразумева империју, а под 
Италијом националну државу ограничене снаге и ути-
цаја на међународне токове.

Такође, јасно је да се овде статус империје сагледава 
са становишта успеха у ратном сукобу, у способности 
државе да га води, њиме управља, као и снагу уверења 
и визије који морају бити довољно снажни на само 
да мотивишу становништво те државе, него да имају 
општији, по могућности универзални карактер и тиме 
бивају привлачни и другим државама и народима. Им-

УДК 341.232(497.11):316.7(470+571)



Владимир Коларић206

перија је тако гледано она држава која је способна зна-
чајно да утиче на међународне токове и односе снага, 
на поредак међународних односа у целини, да га фор-
мира, одржава или мења. 

У том смислу, одговор на питање да ли је данашња 
Русија империја или да ли има потенцијал да то буде, није 
једноставан.1 Русија је тако сасвим разумљиво називана 
када је на челу имала императора. Приближавањем Запа-
ду, односно укључивањем у тада доминантни систем и по-
редак међународних односа, у Русији је источњачка титу-
ла цара замењена западњачком титулом императора, што 
је свакако имало колико симболички толико и доктринар-
ни значај. Ипак, званична титула руског владара остала је 
„император и цар“, чиме се тежило помирењу развојних 
тенденција и историјског континуитета. Од обележја која 
се приписују империји данашња Руска Федерација посе-
дује велику територију, као и наднационални, па чак и 
надидеолошки или трансидеолошки принцип на ком по-
чива њен институционални идентитет. Руска политичка и 
интелектуална елита подозрива је према националном и 
националистичком, у ком открива за своју земљу потен-
цијалне сепаратистичке тежње, и опредељује се за виђење 
Русије но вишенационалне или многонационалне државе, 
па чак и посебне цивилизације. У сваком случају, један од 
основних тенденција руске елите претходне две или три 
деценије било је дефинисање идеолошке и трансиде-
олшке платформе која би могла да интегрише што је мо-
гуће шири спектар етно-религијских и етно-културних 
идентитета, па и парцијалних идеолошких уверења.2

Ако империју сагледавамо са становишта постојања 
универзалистичке тенденције на којој почива и легити-

1	 Видети Коларић 2024.
2	 Видети Коларић 2017а.



Русија између завета и империје ... 207

мише се, Русија је идеји империје била најближа у доба 
Совјетског Савеза, јер је почивала на универзалистич-
кој идеји социјалистичке револуције. Али и ту постоји 
проблем разликовања између државе и идеологије. 
Совјетски Савез је већ од средине тридесетих у основи 
водио политику државног интереса, тек декларативно 
следећи Лењинову мисао о светској револуцији, која 
би подразумевала да Русија ту има улогу тек одскочне 
даске, материце, па није штета и да умре мајка (Русија), 
ако преживи дете (револуција). Други светски рат је де-
финитивно променио такву перцепцију, указујући да је 
чување територије и становништва ипак највећи зада-
так сваке државе, била она империја или не, и да ствари 
у свету стоје тако да ће то за Русију остати вероватно 
трајан изазов. И остао је, иако је побеђена нацистичка 
Немачка, иако је укинут Совјетски Савез, а држава која 
је уместо њега настала показала максималну спрем-
ност за сарадњу са западним силама.

С друге стране, империја данас најчешће подразу-
мева не само велику територију, глобалне претензије и 
постојање универзалистичке идеологије, већ пре све-
га државу која покорава и ресурсно исцрпљује друге 
државе, заузврат их „модернизујући и цивилизујући”, 
односно намећући им сопствени модел развоја или 
модел развоја који одговара не базичним интересима 
подвлашћене земље и народа него интересима импе-
рије. Ако гледамо на тај начин и у складу са свим тим 
критеријумима, Сједињене Државе су неспорно импе-
рија, док Русија од наведених империјалних обележја 
поседује само велику територију, као и историјску тра-
дицију интеграције припадника различитих етно-ре-
лигијских заједница под јединствен идејни и инсти-
туционални кишобран, што, наравно, није увек ишло 
нити иде тако глатко, како нас понекад уверава руска 



Владимир Коларић208

реторика о „многонационалном народу”.
Када је ово у питању, Русија себе данас види као 

земљу која се брани и, што је најважније, брани своје 
право да се брани. А то не значи само бити најјачи или 
довољно јак у постојећем односу снага, него је потреб-
но променити односе снага и систем међународних 
односа тако да непрестана одбрана најелементарнијих 
интереса више не исцрпљује све њене снаге и да добије 
право на релативно миран развој.

Русија, у складу са тим, своју доктрину дефинише 
не као борбу за искључиво своје интересе, него као 
право сваког да се развија у миру и у складу са својим 
реалним интересима и културно-цивилизацијским 
традицијама. То укључује и земље и народе данашњег 
Запада, од кога се очекује само то да престане да верује 
у сопствену изузетност и право да свима буде не само 
судија, већ по потреби и џелат. 

Без обзира на то што сада Русија оно у шта верује 
брани оружјем, свесна је да то није и не може бити је-
дини начин и да свака борба мора имати идејно-вред-
носне темеље и облике легитимизације сопствене пози-
ције. Осим тога, Русија већ дуго развија наднационалну 
доктрину за унутрашње потребе, идеју која би могла да 
замени социјалистичку у интеграцији огромне иден-
титетске шароликости ове земље. Зато сада инсистира 
на себи као посебној цивилизацији, која је способна да 
интегрише широке идентитетске спектре. Зато Русија 
данас толико говори о традиционалним вредностима, 
које се у њеној реторици углавном називају духовно-мо-
ралним, у чему се могу препознати различити иденти-
тети, и не тиче се само већинског православног. Такође, 
то значи и да се рачуна пре свега на традиционалне, у 
основи етно-религијске облике идентитета, уочавајући 
да су такозвани мањински идентитети неповратно по-



Русија између завета и империје ... 209

стали сегмент инфилтрације западног утицаја. Права 
појединаца и мањинских група се дефинишу општим 
законским актима, који не подржавају ексклузивизам 
било које мањинске групе, нити универзализацију и 
нормативизацију њихових мањинских вредности.

Уздање у Русију као империју или бојазан од ње, у 
том смислу подразумева њену способност да се избо-
ри за успостављање другачијег или битну измену по-
стојећег поретка, који би односе између држава успо-
ставио на другачијим основама, од којих је најважније 
право сваке државе на релативно самосталан пут и раз-
вој, утемељен на сопственим вредностима. 

За тему овог рада најважније је како свака држава, 
па и империја, своје постојање и деловање, као и своје 
претензије, темељи на одређеним историјски генериса-
ним вредностима и одређеним облицима самопоимања 
и саморазумевања, односно одређеном виђењу смисла 
сопственог постојања у облику институционално инте-
грисане заједнице, који има пројекцију и у вертикалној 
и у хоризонталној равни – како у смислу односа према 
одређеним категоријама које су препознате као трајне, 
тако и у смислу историје, односно свог историјског уте-
мељења, пута, значаја и циља.

У руком историјским искуству може се рећи да је 
однос према империји и сопственом империјалном 
идентитету био двојак, па чак и амбивалентан. С једне 
стране, империја је у складу са византијским наслеђем 
почивала на божанском ауторитету, односно импера-
тору као богопомазаном владару, који остварује вољу 
Божију, а с друге стране је схватана као простор и апсо-
лутизација „света овог“. Укратко, империја је историј-
ски из из различитих перспектива, односно с обзиром 
на различита искуства, могла бити схватана као подра-
жавање Вавилона или као иконизација Новог Јеруса-



Владимир Коларић210

лима, односно као озваничење и идолатризација палог 
света чији је владар ђаво, или као као „припрема“ за 
Царство Божије.

Када сам у наслову рада поставио питање о Русији 
„између” империје и завета то није подразумевало да 
су ови појмови у опозицији, да се искључују, али ни да 
се њихова веза подразумева. Империја је у данашњем 
смислу „модерна“ творевина, односно она почива на 
институционално утемељеном и уређеном систему 
идеја, вредности, пракси различитог извора или по-
рекла, или са различитим могућностима односа према 
том извору и пореклу. Завет је појам о ком се код нас у 
последње време доста пише, у покушају да нађемо оп-
тималне и функционалне и делатне одговоре на иден-
титетске изазове који као да су постали наша судбина. 

Завет3 свакако подразумева жив и активан однос 
према изворима нашег постојања, не само нас као поје-
динаца, него пре свега као заједница, једна конкретна 
историјска заједница у свом јединственом историјском 
искуству и континуитету своје самосвести баш као те 
и такве заједнице. Завет у том смислу није скуп идеја, 
него жив и активан однос према конкретној реалности 
која одређује наше постојање као конкретних бића и 
конкретних заједница. Да ли то значи да је исто завет 
по себи универзалан или да је увек стриктно парција-
лан и локалан? Могло би се рећи да се завет односи 
према извору постојања који је јединствен за све људе и 
да упућује ка њему, али да то сваки појединачни колек-
тивни субјекат ради на свој начин, у складу са сопстве-
ним културно-идентитетски уобличеном историјском 
искуству.

3	 О завету видети Видовић 2021. и 2022; Ђого 2021. и 2023; Вла-
душић 2023; Ковић 2019, 2021. и 2023; Антонић 2022: Бабић 
2023.



Русија између завета и империје ... 211

Завет у том смислу неминовно има религијско по-
рекло, односно потиче од религијски уобличеног иску-
ства. У српском случају може се рећи да он представља 
покушај превазилажења амбивалентности, па и су-
протстављености између националног и верског иден-
титета и искуства, или како то формулише Дарко Ђого, 
„српског идентитета и православне црквености”.4 За 
данашњег човека то подразумева озбиљну запитаност 
да ли однос према извору свог постојања, дакле Богу, 
може бити само појединачни, односно лични и лич-
носни, или може, мора или треба да буде посредован 
извесним историјским и колективним формама, ис-
куствима и представама? Какав је однос између нашег 
правно и институционални дефинисаног грађанства и 
припадности историјски генерисаној заједници, које 
не подразумева само одређен скуп апстрактних идеја 
и вредности, већ жив однос према самим основама ње-
ног идентитета, искуства и смисла? 

Ово су озбиљна питања, и њима ћу приступити на 
начин на који сам то већ учинио у тексту5 о књизи Сло-
бодана Антонића посвећеној завету код Срба и Руса.6 
Владимир Димитријевић у предговору ове књиге наводи 
речи Митрофана Хиландарца како је „мистика најбоља 
политика”. За оне за које је политика искључиво прагма-
тична делатност, „вештина могућег”, независна од било 
које врсте „вишег смисла” или просто прљава работа, 
простор искључиво доминације и контроле, голе силе и 
пуких интереса често само маскираним слаткоречивим 
фразама, ово је готово саблажњива дефиниција. 

Међутим, ако у политици ипак видимо праксу 
уређивања што је могуће бољих односа у одређеној 

4	 Ђого 2023: 11.
5	 Коларић 2023.
6	 Антонић 2022.



Владимир Коларић212

заједници, у њој ипак има простора за вредности и не-
какав смисао, јер би у супротном таква заједница по-
чивала искључиво на праву јачег, без истинских меха-
низама регулације, што у историји углавном, и поред 
свега, није био случај. Смисао и вредности, наравно, 
могу бити оружје у рукама моћника, којима легити-
мизују своју позицију и отупљују оштрицу отпора по-
тлачених, али нису увек и само то, јер заједница без 
смисла и вредности не може ни да се заснује, ни одржи, 
ни продужи. 

Смисао и вредност, колико год неко веровао у су-
протно, нису само индивидуална ствар, произвољна и 
релативна, него се тичу неких традиција, конвенција, 
договора, неке општости наспрам које појединац себе, 
на овај или онај начин, самерава. Колективни иденти-
тет није само прост збир индивидуалних идентитета, 
пошто онда не би ни постојао, јер како би људи уопште 
формирали индивидуални идентитет, ако пред собом 
немају неку општост, која одређује чему припадају а 
од чега се разликују, самим тим и како разумевају саме 
себе као појединце. Тај идентитет такође није резултат 
неког увек обновљивог и оспоривог договора, стално 
изнова потврђиван консензус једнаких субјеката, него 
почива на извесним традицијама и ауторитетима, који 
увек садрже извесну меру имплицитности и инварија-
тивности.

Саморазумевање и самосвест подразумевају општо-
сти, идеје, норме, смислове и вредности према којима 
ми сагледавамо наше сопствено деловање и сопстве-
не изборе. Колективни идентитети у том смислу јесу 
историјске и културне, а и менталне реалности, исто-
ријски генерисани склопови идеја и вредности, којима 
се заједница разликује од других и прожима са други-
ма. Ако постоје колективни идентитет, онда постоје не 



Русија између завета и империје ... 213

само колективне идеје, норме и вредности, него и ко-
лективни смисао, односно смисао постојања одређене 
заједнице, смисао њеног настанка, одржања али и це-
локупног колективног стваралаштва и улоге и места у 
историји. То је шкакљива тематика и лако може бити 
злоупотребљена од демагога, манипулатора и тирана, 
али заједница истински постоји све док је жив и живо 
проживљен разлог њиховог заједничког постојања, од-
носно разлог да се (и даље) живи заједно.

Када кажемо да политика има везе са мистиком, ми 
заправо тврдимо да политика треба да тежи пре свега 
одређеном трајном смислу, трајним вредностима, по-
везаним са конкретном историјском заједницом, и да је 
то заправо њен основни смисао. Када тај смисао назо-
вемо мистиком, а не моралом, религијом, традицијом 
и слично, ми говоримо како смисао политике није у 
спровођењу овог или оног скупа апстрактних идеја или 
моралних начела, него је одређујемо мером духа, про-
живљене и живе духовности, духовног искуства.

Када историјски и културни „смисао” српског и 
руског народа повезујемо са „заветом”, то значи да се 
везујемо за духовно искуство дубље од сфера мита и 
идеологије, па тиме њихов смисао и престаје да буде 
само историјски и културни, него и мистички, есха-
толошки, који се сагледава не само из овосветског, из 
временитости, већ из перспективе вечности и трајно-
сти која не укида, већ преображавајући надилази исто-
ријско постојање. Када говорите о завету као смисаоној 
и смислотворној одредници једног народа, ви његове 
идеје и вредности, његову историју и колективно ис-
куство сагледавате из позиције вечности, духа, непод-
ложних менама пролазног света. 

Заветни однос и заветна свест су конкретан и 
опипљив однос према духовној реалности и они могу 



Владимир Коларић214

постојати само док је истински жива традиција која 
их преноси, макар и само пригушено тињала, била 
„имплицитна”, безгласна и маргинална. Заветност је 
онај непредвидљиви основ колективног искуства и 
свести који уме да изненади како непријатеље, окупа-
торе, манипулаторе, тако и саму заједницу, која га је у 
неком периоду потиснула дубље у магле колективног 
несвесног. Али чим поново може да проради, у истин-
ском а не подражаваном облику, значи да никада није 
нестао, како год то деловало на први поглед. Завет се 
заправо и не може подражавати, јер он је живо иску-
ство које је онима који га не доживљавају потпуно не-
познат, па не могу ни да емитују и производе његову 
сенку. 

На плану историје, Дарко Ђого то формулише ова-
ко: „Историја није само слијед ‘законитости’, ни раци-
онално структурисани слијед догађаја, ни рационално 
структурисана повијест о тим догађајима. Историја 
по себи јесте догађај: смисленост њеног ток не може се 
лако и једнозначно одредити чак ни ако на њу примје-
нимо једнозначна мјерила неког каснијег мисаоног си-
стема. Зато је вјечито тачан хришћански увид да осим 
Христа Богочовјека другог ничега не само новог, већ 
ни савршено смисленог нема у историји. Да бисмо у 
историји нашли макар трагове тог смисла, ми не мо-
жемо посегнути само за интуитивним, Морамо по-
знавати процесе, што је свеобухватније могуће. Раз-
мишљати о њиховим токовима, значењима, каснијим 
одразима и ранијим узроцима. […] Јер цјелокупна 
историја и свака повијест у њој човјекова је тежња 
за Цјелином. Цјелина даје становиште: становиште 
подразумијева не само једну тачку погледа већ тачку 
смисла, повратка цјелини. […] Становиште је поље 



Русија између завета и империје ... 215

завјетнога, а идентитети могу бити измијењени”.7

Све ово свакако подразумева чврсту укотвљеност 
у религијском, као транс или надидентитетском уте-
мељењу и извору нашег постојања и нашег самопои-
мања, па и сваке наше заједничке делатности и зајед-
нице саме. То делује као да је у непомирљивој колизији 
са током историје последњих векова, модернизацијом, 
секуларизацијом, све чвршћом институционализа-
цијом свих сегмената живота. У том смислу се пер-
спектива завета и заветности може посматрати и као 
неполитичка или чак антиполитичка и неприменљива у 
данашњем политичком простору, осим као пропаганд-
но оружје или изговор за одређене политичке тежње и 
намере. Другим речима, овде као да је потребно потпу-
но стапање, сливање националног и верског идентите-
та, односно идентитета и црквености. Врло конкретно, 
да ли идеологија државе мора бити потпуно заснована 
на православном идентитету, или становишту, однос-
но црквености? Да ли оваква перспектива може у себе 
да укључи и да мотивише оне који су ван „тела Цркве”, 
који нису православни нити уопште верујући, али су 
припадници одређеног народа и грађани одређене др-
жаве? Да ли су они на овај начин дискриминисани и 
искључени из поља понуђеног смисла, односно позва-
ни, па чак и приморани, да му се прикључе или остану 
на безнадежној маргини, можда и горе до тога? Да ли 
је ово политичка злоупотреба оног јеванђељског „дођи 
и види”, односно слободе приступања и учествовања 
у Царства Божијем, заправо политичким насиљем и 
идеолошком манипулацијом спроведено „привођење” 
људи јединој могућој и пожељној истини политичких, 
верских и других овоземаљских ауторитета, која је као 

7	 Ђого 2021: 12–13.



Владимир Коларић216

таква увек истина „света овог”?
Ово су питања из перспективе нашег времена, 

и биће овако или онако постављена, па се не треба 
оглушивати о њих. То су питања која полазе од права 
и слободе појединца као критеријума политичког, од 
структуралног, функционалног, значењског и иденти-
тетског одвајања државе и друштва, државе и народа, 
народа и друштва. Где се држава тежи да се види као 
апстрактна и формална институција, што је више мо-
гуће независнија од укорењености у одређеној култу-
ри и историјском памћењу. Ипак, доста је писано од 
томе како и нација, иако модерна творевина, не може 
бити независна од културних коренова одређене кон-
кретне историјске заједнице са сопственим културним 
памћењем и културном свешћу, што у великој мери 
важи и за државу, која ипак не може бити апстрактна 
конструкција без упоришта у обичајности и тради-
цији у њеним различитим слојевима и модалитетима. 
А говори се и о заветним народима, међу којима је по 
некима и српски, чије самопоимање је неодвојиво од 
духовних основа, односно везивања за одређено духов-
но искуство и наслеђе, за одређени догађај који као да 
обликује и осветљава читаву његову историјску свет и 
историјско искуство.8

Када су Срби у питању, та жаришна тачка историје 
и самопоимања је Косовски завет, односно комплекс 
идеје, вредности и представа повезан са догађајем Ко-
совске битке. Овај комплекс је изузетно интегративан, 
па у себе може да интегрише и оно што сам на једном 
месту назвао прото-националним аутономизмом по-
везаним са Светим Савом и владарском идеологијом 

8	 Видети Смит 2019; Тамир 2002; Хазони 2020; Шнапер 1996; Ко-
вић 2019, 2021. и 2023.



Русија између завета и империје ... 217

Немањића. С обзиром на догађајну конкретност заве-
та, односно догађајно-конкретну основу и срж касније 
развијеног и рефлектованог комплекса идеја, вредно-
сти и представа, овде је свакако важан пример Светог 
Саве и његове улоге у историји српског самопоимања, 
где је први српски архиепископ је у оваквом, заветном 
(транс)идеолошком контексту „не само гарант конти-
нуитета са величином српске средњовековне државе, 
дакле симболички носилац културе памћења, већ и не-
посредан и директан, сасвим конкретно присутан за-
штитник и предводник свог народа, у неку руку онај 
који му даје не само континуитет, него и идентитет: то 
смо зато што је он међу нама. Дискурзивно дефинисана 
идеологија светосавља је производ доба секуларизма, а 
у још већој мери губитка српске државне самостално-
сти, уласком у југословенски пројекат. Свети Сава више 
није конкретно присутан живи предводник народа, ни 
херој-оснивач, већ у првом реду идеја која позива на 
континуитет и подсећа на идентитет. Коначно, у доба 
социјалистичке Југославије светосавље заправо игра 
улогу оне имплицитне културе која у основи, и не без 
огромних ломова, остаје отпорна на идеолошки проје-
кат стварања новог човека и нове стварности.”9 Да би 
се обновио истински догађајно-конкретни основ све-
тосавске свести, Свети Сава, како констатујем у истом 
тексту, поново ће морати „да буде ту, сасвим конкрет-
но, међу нама”, а не у облику биле какве идеологије, ап-
страктног система идеја или колективног сентимента.

Ипак, у српској културној свести улогу интегратив-
ног догађаја заветног значаја и функције добио је Косов-
ски завет, који има одлике националног мита о независ-
ности и неопходности жртвовања у њеном остваривању 

9	 Коларић 2017б.



Владимир Коларић218

и одржавању, као и есхатолошког мита о „избору Цар-
ства Небеског”10 На тај начин као основу српске самосве-
сти самопоимања можемо сагледати тежњу ка етничкој 
и религијској самосвојности, посебности, независности, 
ка националној и религијској слободи све до спремно-
сти на крајњу жртву. Другим речима, тежња ка слобо-
ди и независности чији циљ и критеријум није иједна 
овосветска и пролазна вредност, већ васкрсење, којег 
опет „нема без смрти”. Ово додатно мотивише да српско 
становиште у основи не определимо као идеолошко већ 
баш као заветно, повезано са конкретним догађајем и 
непосредним односом према реалности и смислу коју 
он представља и коју заступа, који интегрише у једну 
жаришну тачку целокупну историју народа и из ње иш-
читава њен смисао и усмерење. Тачку која мири светов-
но и духовно, народно, државно и црквено, одређујући 
их све наспрам јединственог, догађајно-конкретног, а не 
дискурзивно-апстрактног или наративно-фантазмаго-
ричког критеријума.

Када је Русија у питању, са њом је, можда пре свега 
због њеног империјалног и наднационалног карактера 
током великог дела историје, ствар бар на први поглед 
сложенија. Срби су јасније повезали свој национал-
ни и доминантни религијски – православни иденти-
тет, свесни да свако одвајање од православља заправо 
представља и одвајање од српства, као и обрнуто. Ру-
сија, с друге стране, данас жели себе да представи као 
„многонационалну” творевину, у којој је православни 
идентитетски корпус можда већински, али тек један од 
бројних чинилаца сложеног идентитетског профила 
државе и њеног народа, тачније грађанства.

Ипак, ако бисмо тражили заветну основу руског 

10	 Коларич 2019: 174.



Русија између завета и империје ... 219

самопоимања, то би најпре био догађај крштења Ру-
сије, односно оно што бисмо, у паралели са Косовским, 
могли назвати Кримским заветом. Код Срба је у у сре-
дишту жртвено-херојски догађај, који потом интегри-
ше догађај остварења религијске и државне независно-
сти, а не крштења као таквог, док је код Руса у средишту 
догађај крштења, који онда у себе интегрише крштењем 
легитимизовану националну самосталност и потоњу 
жртвеност, пре свега повезану са култом Светог Алек-
сандра Невског, утемељену на речима о сили која лежи 
у правди, односно истини.

Код Срба је, можемо рећи, у основи жртвени мит, 
који опстанак и смисао постојања народа везује са 
спремношћу на страдање и одрицање од сваког овозе-
маљског добра, док је у Русији средиште у преобра-
жају, крштењском преображају нечега већ постојећег, 
осмишљавању тог постојећег и његовом утемељењу на 
основама правде и истине, на овоземљском остварењу 
небеске стварности, односно по узору на небеску ствар-
ност. Срби као да не верују да је икакво остварење Цар-
ства Божијег могуће на овом свету, а да је оно опет једина 
вредност за коју треба живети, макар и проласком кроз 
двери (херојске и жртвене) смрти, док је руска заветност 
пре повезана са преображајем постојећег света, до вере 
у могућност његовог, иако не потпуног, приближавања 
Царству Небеском. Управо се може рећи да преобража-
вајући прелазак једних историјских културних форми у 
друге, као и култ правде и истине, у многоме одређују 
пут руске историјске самосвести, без обзира на смену 
историјских околности и идеолошких парадигми.

Руси зато у својој колективној свести имају град Ки-
теж или Белогорје, који до извесне мере представљају 
веру у могућност остварења Царства Божијег на земљи, 
док Косовски завет не упућује на било какву представу 



Владимир Коларић220

идиличних предела, па чак ни на конкретну територију 
Косова – као за Србе неспорно сакралног простора, 
али не и представу Царства Небеског – већ непосред-
но на „красоте рајске”, на Царство Божије, до кога нема 
пута осим кроз двери смрти.

Да ли се онда руско доминантно становиште, из 
те перспективе, уопште може назвати заветним, или 
остаје ипак империјално, и да ли би до њега било мо-
гуће доћи тек јасним опредељењем за национални 
(транс)идеолошки модел изградње руског система кул-
туре и-или цивилизације (наспрам друга два: евроа-
зијског и комплексног),11 нека за нас овде остане отво-
рено питање. Уколико заветност схватимо или макар 
прихватимо као имплицитну силу и истински извор 
„отпорности” народа, а која не мора увек бити у складу 
са декларативним опредељењима политичких и других 
елита па ни са самом политичком праксом – и која је 
кроз историју, како Антонић у поменутој књизи раз-
рађено наводи, изненађивала разнородне агресоре – 
одговор би могао бити позитиван.

Литература

Антонић, Слободан (2022) Два заветна народа – Руси и Срби. 
Београд: Catena mundi.

Бабић, Душко (2023) Завети и преиспитивања: заветна и кри-
тичка свест српске књижевности. Бања Лука – Београд: 
Центар за српске студије – Српска књижевна задруга.

Видовић, Жарко (2021) Срби и косовски завет у новом веку. 
Београд: Српски научни центар – Пријатељи професора 
др Жарка Видовића.

Видовић. Жарко (2022) Завет и слобода. Београд: Catena 
mundi

Владушић. Слободан (2023) Завет и Мегалополис. Нови Сад: 

11	 Коларић 2017а: 77.



Русија између завета и империје ... 221

Битије.
Ђого, Дарко (2021) Русь: Руско-украјинско црквено питање, 

књига прва. Фоча: Православни богословски факултет.
Ђого, Дарко (2023) Завјет и порицање, Београд: Catena mundi.
Ковић, Милош (2019) Завети. Београд: Catena mundi.
Ковић, Милош (2021) Упоришта. Београд: Catena mundi.
Ковић, Милош (2023) Историја и предање. Београд: Catena 

mundi.
Коларић, Владимир (2017а) Језик савремене руске идеоло-

гије. Језик и феномен (псеудо)особености (ур. Андреа 
Ратковић). Сремски Карловци: Центар за афирмацију 
слободне мисли, Сремски Карловци, 71–84.

Коларић, Владимир (2017б) Светосавље данас. Идеје, 17. 11. 
2017. https://mcrnjanski.rs/ideje/index.php?str=all-only.php
&lang=cyr&textID=55&menuID=3&submenuID=7 (25. 12, 
2024).

Коларич, Владимир (2019) Между востоком у западом: опыт 
Сербии, Исторические связи России и Србии (ур. Зоран 
Милошевић). Београд: Институт за политичке студије и 
Славјаносербија, 179–184.

Коларић, Владимир (2023) Срби и Руси као заветни народи. 
Пламен Донбаса – есеји о Трећем светском рату. Београд: 
Штампар Макарије, 99–111.

Коларић, Владимир (2024) Да ли је Русија империја, Нови 
Стандард, 23. 05. 2024, https://standard.rs/2024/05/23/da-
li-je-rusija-imperija/ (25. 12. 2024).

Смит, Антони (2010) Национални идентитети. Београд: ХХ век.
Тамир, Јаел (2002) Либерални национализам. Београд: Филип 

Вишњић.
Хазони, Јорам (2021) Врлина национализма. Београд: Clio.
Шнапер, Доминик (1996) Заједница грађана – о модерној 

идеји нације. Сремски Карловци – Нови Сад: Издавачка 
књижарница Зорана Стојановића.



Владимир Коларић222

Vladimir Kolarić

RUSSIA BETWEEN COVENANT AND EMPIRE
(AND WHERE SERBIA IS IN IT)

Summary

The paper explores the identity foundations of Russian cultural 
self-consciousness, especially seeking an answer to the question of 
whether they have a covenantal character. The differences between 
Russian and Serbian historical experience, cultural self-conscious-
ness and covenantal consciousness are also analyzed.

Keywords: covenant, empire, identity, culture, Russia, Serbia.



Олег Солдат*
Филозофски Факултет 
Универзитета у Бањој Луци
1

УБИТИ ЗАВЕТ:
ПОКЛОЊЕЊЕ ЛУДАКА И ЧЕТВРТИ КРАЉ

„Не само Христос, већ би свет нестао, 
Ако се не би оцртало и описало…”

Св. Патријарх  Никифор Цариградски, 9. век

Апстракт: Аутор у раду настоји да екфрастички 
опише суштину једног дипломатског сусрета папе и Вла-
димира Зеленског, чија теолошка симболика и садржај 
представља кључ за разумевање украјинског рата и да-
нашње ситуације. Тај сусрет је измакао пажњи већине 
људи, а покушај да се раскринка његова не тако и скриве-
на теолошка симболика је – колико ми је познато – први 
покушај. Биће западног кода, израженог овим хушкач-
ким сусретом се показује као иконоломачки пројекат, 
издигнут на ниво отворености какав никад није виђен 
у историји. 

Кључни термини: икона, слика, Христос, Богомајка, 
папа, Зеленски, Русија, рат, Византија, иконоломци, Јев-
рејин

У мају 2023. године папа Франческо први пут у ау-
дијенцију прима  самозванца Украјине Володимира 
Зеленског. Дипломатска асиметрија: председник-само-

*	 Доцент, olegsoldat@gmail.com

УДК 355.48(477):341.71/.76(456.31)



Олег Солдат224

званца. То смо у руској историји већ имали: преко 250 
самозванаца. Сваки пут у садејству с папом и Западом. 
Десет или више пута више него све остале земље свете. 

У другој години смо украјинског рата. 
Украјинац је на вечној турнеји, као Боб Дилан, мо-

билизује лидере за своју ствар. 
Без кратке видео репортаже која је овај сусрет забе-

лежила, догађаји који се одвијају данас и који ће, кад се 
заврше, трајно променити облик света, не могу да нам 
буду јасни. 

Зеленском као комичару, као пасионарном сервису 
и страни у највећем сукобу од Другог светског рата, не 
би било страно, нити први пут, да реч побија речју; да 
улази у каноне; да цитира и оповргава; да ломи томове 
и доноси томосе; позива патријархе а поробљава епи-
скопе; да заузима манастире, постепеним јуридичким 
малверзацијама; да глуми, забавља, путује и замлаћује. 
Но, сада је посреди нешто друго. 

Зеленски ће пробати да једном мером надомести 
све побројано: не само што није потребан више ника-
кав томос и орос, већ – једним потезом од хришћан-
ства неће остати ништа. Преостаје само питање: од 
којег хришћанства? Да се разумемо, циљано је руско. 
Не грчко, нити српско, нити било које друго – руско је 
циљано – растегнуто од Јакутије до Ивано Франковске 
области, па и даље. Руски храмови су размештени по 
Француској, Италији, Енглеској, Америци. Циљано је 
православље стога urbi et orbi. Једино православље које 
је urbi et orbi и јесте руско. Стога – православље без ру-
ског – није замисливо. И стога и одатле овај сусрет.

Стратегија налаже да се почне од овог папског удела 
пошто ће, свеједно, све што се овде каже за 24 сати бити 
депеширано у Фанар. Стога је све што је урадио до сад, 
и што ће урадити после, споредно. 



Убити завет: поклоњење лудака и четврти краљ 225

Ова аудијенција је, и више од свега, једини истинит 
догађаја који се одиграо у протеклих неколико стотина 
година. У редовима који следе пробаћемо објаснити за-
што је то тако. 

Сва историја од пада Цариграда до 24. фебруара 
2022. године, налазила се увек заправо на другом месту. 
Она је увек и била нешто друго. Русија се, скочивши у 
одбрану свога постојања, заузела за своју егзистенцију 
– и онтологију правоверја, праводржавништва, пра-
вобитија, правонародности, правотериторијалности, 
правомужествености, правоженствености. Русија је 
вратила топикалност истини. 

Топикалност коју је изглодала Западњачка цивили-
зација. Истина је напокон добила свој портфолио и пла-
цдарм натраг. Крај историје можда јесте, али последњи 
човек – није онај који се прогласио. Засветлила је једна 
оптика коју је потамнио вулкан Тамбора давне 1804.
године, када су Бајрон, Шели и његова Лејди за једну 
ноћ написали Франкен-штајна. По обрасцу Наполеона. 
На фону Хегела, Гетеа. На епитафу три хиљадугодишња 
царства: Венеције Серенисиме, Немачког Римског, које 
није било ни немачко, ни римско ни свето ни царство, 
на фону Латерана. Који је докрајчио човек којег ће да 
докусури Кутузов. 

Сударање Тамбориних електрона са Земљином 
стратосфером заискрило је колорит који је опсенио 
Тарнера и породио готику и вампира, али побио и 
пола европског становништва. Бајрон није марио за 
лош урођај кромпира. Од те, до идуће, стотину година 
касније – 100 годишња ноћ и зима, опскурност истине, 
зачете као бастард вековима раније. Но 2022. године 
– нова, не-њутновска оптика: оптика Мињина и По-
жарског. Свет се купа у светлости, плитка је земља за 
оголеле кости, гробови су уски а небо тесно – и спушта 



Олег Солдат226

се на земљу. Обличја истине, њене вредности се сада 
пројављују, допадала се она некоме или не. Усталасава 
се један поредак изнутра, из бића. 

Историја се, опет, враћа на велика врата и галопира 
кроз време под изоштреном оптиком. Одатле и – потре-
ба за новим речником. који треба да споји прошлост и са-
дашњост. Следствено – и догађај који овде приказујемо 
– мора се сагледавати као део тог васкрсавања истине. 

Све што се дешавало од пада Цариграда, од открића 
Америке, од Ренесансе, од Гутенберговог изума штам-
парске машине – у великој мери је илузија. Сви ти до-
гађаји су били медијум, који је порука.1 

У целој историји после пада Цариграда, особито 
кад је о Западу реч, медијум је унутар историје фик-
сирао, блокирао и заклањао поруку. Ниједан догађај у 
протеклих 500 година није у потпуности – он сам. Иза 
сваког од њих је остајало нешто од проклетог удела, је-
дан нејасни вишак који је кварио читање и разумевање 
смисла историје. У томе лежи значај велике Меклуанове 
гноме да је медијум порука. То је суд, колико и дијагноза.

То нешто друго што је историја била – не стаје и није 
стајало у пуку догађајност и прогнано је са равни ви-
дљивости. Понекад се има обичај рећи да је стога права 
историја она духовна, чак естетичка, да је – уметност 
тобоже права историја. Ни то није истина. Естетика је 
најкварнија роба историје; у ствари, историја у крајњој 
инстанци и јесте естетика. У томе је и проблем: у по-
стајању медијума, који је истовремено и порука.  У том 
заклањању „поруке” формом – и састоји се срж естети-
ке. Одатле опет, значај откривења, или откривања. 

У овој сцени је медијум напослетку одбачен – и про-
вирио је прави  садржај (западне) историје. Форма и са-

1	 Маршал Меклуан, (1973) 



Убити завет: поклоњење лудака и четврти краљ 227

држај историје су се, након 500 година, измирили: десио 
се еквилибријум. Само, видимо и зашто је култура са 
уметношћу бежала од сустизања свога садржаја: рав-
нотежа између то двоје се веома скупо плаћа. Истину 
можемо да сагледамо, на једном нивоу који потребује 
неколико историјских канала истовремено. 

Исто онако како је пет векова припремана револу-
ција са медијумом, толико времена је припреман пре-
врат да се збаци матрица медијума са свога лажнога 
трона сазданог естетиком. Да би то могло да се одигра, 
историји је требала огромна храброст. 

С историјске патине се сљуштила маска, отпала фа-
сада, расули се наноси, уџбеници и казивања историје 
су у тили секунд склоњени у страну, и пред људе је ста-
ла историја у свом истинском хабитусу. Трећи човек 
је, у пародији поклоњењу мудраца, принео свој тајан-
ствени дар. Тамјан измир и злато смо већ видели: овај 
дар је био дуго сакривен, но сада се обзнанио. То је ан-
тидар свих наума.

Књиге и речи нису више потребне. Она се кроз де-
монски поглед Зеленског цери свима: на гледаоца, папу, 
новинаре, самог себе, на саму историју… Реално време 
преноса и нескривеност која сада обезвређује сваку мо-
гућност конспирације, гледаоца враћа у давна времена. 
Просценијум пред очима гледаоца је временски ката-
пулт, црна рупа, „црвоточина историје”, која истовре-
мено доноси садашњост, прошлост и будућност. Ан-
тракт – Армагедона; предукус ауто-да-феа. Она јасније 
и тачније од свих докторских семинара показује куда. 
За старином не треба више трагати, сада она је ту, на 
столу. Енигма је склопљена, последњи комад слагалице 
је пронађен, слика је потпуна. И, ако нешто и спреча-
ва гледаоца да то разуме, то више није конспирологија, 
већ симболичко историјска једноставност отворености 
све тројице актера. 



Олег Солдат228

Папа и Украјинац размењују дипломатске дарове 
по протоколу. Папа Украјинцу палмове гранчице, Зе-
ленски папи чудовиштан поклон. Поклон који је опе-
ративни код и програм похода на Русију и православље. 
Његов – једини до краја откривени у историји нацрт.  

Ту, у једној ефемерној сцени, на крају свих исто-
ријских пражњења, у доба постистине, стекли су се на 
једном месту, у атипично конгруентном и искреном су-
рету, сви непријатељи православља. У једном контра-
интуитивном и инцестуозном сазиву, и једној конзор-
цијуму који оповргава учења историје.

Сцена, конфузна и пролазна као сен – материја-
лизовала је историју свих Девет васељенских сабора. 
Доказала је све што су Оци ма где говорили, свега за 
шта су православни од искона крв пролевали и живели. 
Токсичност партнерства које је забележило камерма-
ново око разгриза садржинске наносе и перифернал-
није хришћанства и Завета, глодећи их до кости. Али, 
истовремено, неопрезно, историјска зло је дозволило 
да се покаже на тренутак. Први пут у историји са так-
вом јасноћом, први пут у историји човечанства, у свом 
пуном  теолошком капацитету.

До сад, и до овог рата који је јужну Русију превратио у 
Армагедон, понеролошки елементи историје били су пре-
свучени маскама. Овде се можда једини пут, неизнуђено, 
неопрезно, преурањено, пројавила теолошка природа и 
суштина свих претходних понеролошких конфигурација. 

 Зеленски и папа – збратимљени против Руса, не 
знајући изворне језике један другога, муцајући са пре-
водиоцима, бацајући десно и лево нелагодне погледе; 
шепави папа, кичасто униформисани Зеленски,  не 
мање збуњени преводиоци и, међу њима, оно ка чему 
је историја Запада стремила све време током хиљаду 
година. Напокон је открило свој антилик. До сад је само 



Убити завет: поклоњење лудака и четврти краљ 229

Добро имало Лице. Сада га је, достижући светоотачку 
пророчку профилактику, показало и зло. Моменат сто-
га поседује снагу откривења. Апокалипса је прешла са 
књиге и папира у реално време. 

Зеленски који папи поклања чудовиште; у папино 
снихсодљиво прихватање тог антидара стаје сво више-
вековно посрнуће и испражњеност те верске организа-
ције. Папа је присиљен да изнуђеним церењем и накло-
ном посматра чудовиште које је пред њима; он тачно и 
не зна како да се држи: потерано руском хајком, чудо-
виште је дошло прерано. Исфорсирано негде из гали-
цијског блата, из Житомира, Волиње, можда и из Кије-
ва, Дњепропетровска, Лондонерије, Харкова. Можда – и 
Одесе?  Оно је приморано да свету покаже своје нелице, и 
то у срцу западног хришћанског света, за које се одавно 
подозрева да је труло, а  папа напослетку достиже своје 
меру, постаје оно што јесте, одсуство еквиваленентно ја-
ловости свога института,  фигура које нема. 

Тако, док прилази столу на који је чудовиште 
стављено, чини се да папа одлази у историју из које је 
дошао. Белина његове одоре је прозрачна. Одаје се ви-
зуелна паралела између црнине старачког штапа и пу-
стог богодететовог лика. Млади Зеленски скрива своју 
потрошеност кичем лого-униформе док  седа за сто. 
Папа као да тежи да се, ипак, не осврне на Пустош која 
их одмерава са стола. Преостају формалности. Поглед 
украјинског самозванца је циничан и славодобитан: он 
зна да је барем овде победио. Донео је пустош на једно 
од најважнијих места хришћанства. На место где је 1200 
година пре тога одржана последња институционална 
смотра против Чудовишта, против иконоломства.2

2	 Thomas F.X. Noble (2012)



Олег Солдат230

Зеленски ће тако да озваничи историјски крај овог 
последњег и првог уточишта и места. У очима му се 
огледају презир и равнодушност према папи и савр-
шена незаинтересованост према институцији коју овај 
представља. Али се иста немоћ институције осећа и 
код папе. С видном надмоћу којом Зеленски дочекује 
све што му папа показује и говори, политичареве очи 
емитују само презир. Његова уста се искривљују у заго-
нетан осмех, налик на Макијавелијев фукарски кез са 
чувене скулптуре. 

Док седају за сто и отпочињу званичности, видно је 
да су мисли Зеленског усмерене на сто на који је смештен 
трофејни програм и дар, одакле их он посматра: мисија 
је испуњена. То је једино што њега занима. Зеленски је 
пријатељ чудовишта, његов слуга и претеча. Док ау-
топортрет политичара постаје визуелна исказница ри-
мокатоличке цркве, Зеленски задаје и самртни ударац 
„моменту аутопортрета”. Естетика је прождрла властити 
реп. Ово је завршна стилистичка  одредница покрета на-
сталог кад се Немац Дирер  одважио на оно3 на шта ни 
Кабала није охрабрила Микеланђела, али већ јесте Лео-
нарда4: да собом – замене Спаситељев лик! Док се икона 
претварала у Леонардов Salvator Mundi, овај  је постао 
Христуподобни Дирер, те христопразни богомладенац у 
чију сенку има да ускочи галицијски агент, Јеврејин бан-
дериста, циониста-нациста, човек који ће ратовати до 
последњег Словенина и онда умаћи у Израел или Лон-
дон. Пекић је био пророк: rabhobirus беснила има везу са 
јесте дошао из израелском каменом пустињом.5

У испитивачком погледу украјинског самозванца 
приметно је да помно прати, са крајњом заинтересова-

3	 Joseph Leo Koerner (1997) 
4	 Benjamin Blech (2009) 
5	 Борислав Пекић (2011)



Убити завет: поклоњење лудака и четврти краљ 231

ношћу, неће ли се на лицу остарелог и поробљеног папе 
ипак помолити какав траг негодовања: задовољство 
виђеним прелази лагано у осмех. Зеленски папу ипак 
може сасвим да превиди. Цела ситуација изгледа као 
да су гости банули и затекли укућане. Напрегнута ат-
мосфере, седање и руковање, те лажна и постидна фа-
милијарност између изможденог старца и виталног па-
сионара, погибељно се чине као вероломство. Папи је 
потребна помоћ и док хода и говори, није довољан само 
преводилац: са стране улази некакав гост који хрли да 
се рукује са светском знаменитошћу; Зеленски научено 
криви уста, устаје и пружа руку; ни од кога не узима бла-
гослов, никоме се не клања; погледом прати свију. 

Забележене су многе слике из Другог светског рата 
које откривају некакве тајне, скровите механизме исто-
рије. Неке од њих откриваја њену чудовишност, њену 
малигну димензију. На ум нам долазе безбројни портре-
ти Хитлера, у различитим позама и ситуацијама; неко-
лико фотографија Черчила, Рузвелта, Стаљина, у Јалти и 
Техерану. Ниједна од тих слика, ни један од тих портрета 
наготом историјског откривања ипак не може да се при-
ближи овом кратком репортажном уратку.

 По лицима и држањима обојице– по испражњеном 
простору који је препуштен двојици актера – осећа се да 
су обојица свесни да се одиграва нешто што превазилази 
сваки билатерални сусрет; да се одиграло нешто више и 
значајније, чега су ова двојица само испражњени индекси, 
да су само графичке назнаке и решења, окидачи за ико-
нологију која има да зацари нови принцип владавине све-
том. Том сценом се напокон свако револуционарно кре-
тање историје употпуњује својим визуелним парафом. 

Репортажа је знаковита и по снази која је  приве-
зала актере за које се учило и мислило да су страдални 
и супростављени пар: Јеврејин и папа. Прогоњени и 



Олег Солдат232

супростављени у машти током хиљаду година, ево их 
како кују последњи и најсавршенији умишљај против 
Православних. 

Управо православни  гледалац зна да је неко, или 
нешто друго, довело до овог и оваквог сусрета: он је 
толико елементарно наг и знаковит, да никакав, чак 
и најпоткупљивији папски протокол из ватиканских 
подрума заправо не би смео ни могао да га допусти. 
Знају и да никакав обичан и случајан ход историје није 
довео до овог сусрета: он је планиран хиљаду ходина. 
Зеленски је тога можда свестан. Вероватно само он зна 
ко стоји иза њега. Ту, између њих троје, између папе, 
Чудовишта и Зеленског, довршена је историја Запада и 
оног дела света који се западу предао. Ово је Докумeн-
товано откривење.

Спеловане су речи познате само посвећенима. Цели 
сусрет, у којем уопште није споменута Русија, нити не-
пријатељи Зеленског, нити ишта конкретно, јесте за-
право чин визуелне инкантације. Као у Моцартовој 
опери Дон Жуан, призван је инфернални гост на инфор-
мативну трпезу, гост који се пројављује премијерно 
у историји: од сада ће он хтети да буде њен домаћин. 
Иако гост, осећа се да је Зеленски уљез; иако папа, осећа 
се да поглавар католика није више ни оно што је био 
током историје. Рачун је испостављен. Он је сувише 
велик да би га платио ма ко од њих. Заједно у кошма-
ру горем од свих стварности. Нека новинари виде шта 
ће са снимком; нека јавност касније коментарише шта 
год жели – сада је свеједно, антидогађај је показао лице 
Чудовишта; оно је пуштено у свет; оно се представило. 
Црна рупа је напокон снимљена, откривена и фиксира-
на. Ко каже да је за то потребан сударач честица, фисија 
или Хигзов бозон: она је све време међу нама. Сударач 
честица је изграђен на погрешном месту и његова на-



Убити завет: поклоњење лудака и четврти краљ 233

мена је сада декласирана. Црна рупа није у свемиру. 
Наука је арчила милијарде на оно што је теологија ша-
путала миленијумима...

Слике из Другог светског рата, слике тријумфа и 
трагедије, не могу да се мере са овим портретом, овим 
догађајем. Он је  – материјализација пораза двехиља-
дугодишњег хришћанства; без једне изговорене речи, 
срушено је и избрисано две хиљаде година хришћанства 
на западу.  Без једне једине речи која се односи на то. 
Милиони књига, хиљаде година, бесконачан број кате-
драла, милијарде молитава – цела култура, сав свет са 
својим институцијама, космос Пасије и Пасхе – усисао 
је мрачни, празни лик Богодетета Којег нема...

Богомајка која то није, у наручју – држи ништа. Од 
Богомладенца је остала сенка. Хришћанство је на За-
паду одавно сенка, сам Запад је одавно сенка: само су 
они сада добили  свој визуелни ID. Пустота тог места на 
слици која демонски пародира икону – вришти у сали и 
гута простор  око себе; свима је, истини за вољу, гото-
во и непријатно – изузев Зеленском. Његов подсмех је 
бастион тајне спознаје; њега штите, он се још увек бори 
и броји; он је ту ради девастације једне такве, и толике 
институције. Има чему и да се и радује. Зеленски дола-
зи из другог света, иза њега стоји интелигенција која 
није с ове планете. 

Ни у Хитлера над Паризом не видимо такву радост. 
Под Ајфеловим торњем, немачки фирер делује готово 
резигниран: знао да је ће скршити Француску, и шта? 

 Кажу за научнике који су детонирали први пут 
атомску бомбу у пустињи, да су слично томе, плакали: 
знали су да после тога нешто неће бити у реду. Четвор-
ка из Јалте – признајмо то, постоји и филмски снимак – 
делује готово дедовски пленарно, интимно, нормално; 
упркос накнадном знању о свакоме од њих, и да су неки 



Олег Солдат234

од њих, или пак сви, масовне убице, човек би се усудио 
да им приђе, да их услика; да са њима чак прозбори; 
тема о којој причају још увек је људска, јер је још увек 
историјска. Они су још увек људи из старог времена 
људскости. Опуштеност разговора имеђу Англо-Аме-
риканаца је толика да је и  Стаљин опуштен. Њега носи 
нека његова удаљена, но још увек, историјска мисао. И 
он се, такође, у свом баналном оделу, смешка. Пуше се 
луле и цигаре. Лупкају се колена. Никакве метафизичке 
претензије се не осећају. Рузвелт баца погледе на Руса и 
– види се да нико никог не искључује, иако се одиграва 
подела света.  Чак и током ње, човечанство још увек 
борави у историји, оно је још увек једно. Оно има пред-
ставнике. Са папском сликом Пустоте – излазимо изван 
историје –  од ње можда остаје само кичаста, изношена 
и до промискуитета банална униформа Володимира 
Зеленског, иста она коју ће репетитивно, милијардама 
пута, да растрга руска артиљерија у украјинском блату 
и да поништи с нулом. Овде, у запећку духовне про-
винције, нула покушава собом да помножи све.

Класичне, петрификоване фигуре историје, на које 
смо навикли, гарде, папе, преносиоци и доносиоци ве-
сти, архитектонски оквири, клостери, у којима се све 
дешава – показују се као окаменео, оцвао оквир. У њега 
доспева „свеж” глас из вана, са новом информацијом. 
Сенилни клуб историјског тоза се возрадовао и узму-
тио. Стандардни актери, за које смо мислили да су глав-
ни, показују се као истрошени и фигурантни порцула-
ни; а пројављује се прави покретач њихов.

Путање једне историја која је била раздвојена 2000 
године су се сусреле у овој тачки. Значај ове слике, овог 
догађаја је у том tertium datur, у томе што се полигону 
историјске механике придружио тајновити „трећи 
човек”. 



Убити завет: поклоњење лудака и четврти краљ 235

Гледалац који припада оној трећој страни историје, 
православној, не може пак да верује својим очима. 
Како је могуће да се поткрала толика великодушност 
упризорења. Како је овај пут историја широке руке…

Такав гледалац препознаје овде себе и своју тра-
дицију, али in absentia. Премда је изостао представ-
ник православља, осећа се да се цели сусрет на неки 
острањен начин  у потпуности  тиче управо право-
славља и једино православља. Православље којем се овде 
суди у одсутности, одражава се у таквој пуноти, какву 
не можемо да сретнемо ни у условима бенигног вер-
ског маркетинга, a оперативни напад на православље 
васпоставља сав правоверни генотип: оно о чему пра-
вославље мора да мисли све време. Чак и након што је 
престало о томе да мисли и брине. То је православље 
чију сламку спаса секу и мере они до којих не може да 
се допре, који су безапелациони. Но такав православни 
гледалац истовремено осећа гађење и чуђење: толикој 
и таквој, јасној и глаткој потврди историјске функције 
православља као лубриканта, као златне жиле, као 
драгоцене самуровине и медовине, православни гледалац 
није могао да се нада ни у својим најсмелијим сновима. 
Нити таквом отвореном сценарију најсубверзивнијих 
наума. Ово је референцијална, накнадна мартириа, све-
дочење. Историја је развезала чвор и разденула своју 
унутрашњост до границе егзибиционизма: гледалац 
схвата да су му сада, за правилно тумачење чуда које 
је пред очима, потребна најскровитија, најегзотичнија 
знања, она којима вероватно никад није ни био поучен. 
Биће двехиљадугодишње историје се показало прејед–
ноставно, а ипак несхватљиво. Ништа од онога чему је 
гледалац учен, није помогло: историја је исклизнула из 
предвидивости свакодневице и умакла у бункер теоло-
гије. Само најдубље освешћена и усвојена сакралност 



Олег Солдат236

јесте кључ за садашњицу. Разни „изми” су абортира-
ни плацебо богословског идиота. Ни једно од школ-
ских, конвенционалних знања. Факти, хронологије, 
садржаји, догађаји, актери историје – ни један од оних 
главних, којима се пуне главе генерацијама ђака, не 
појављује се овде. У самој ствари, схематизовање про-
тив православља, па макар и неоиконоломачки огоље-
но, није ствар нова, већ од старине. Оно што је ново и 
баснословно информативно је што је Зеленски спалио 
све акцизе и активе ционизма. Активе који су почива-
ли на уверењу да, ако неко жртва, то Јевреји; ако неко 
гонитељ, то Руси; ако неко извор антисемитизма – то 
папа. И, шта ћемо сада? „Шта је синко? Помогоше ли ти 
ти твоји вражји љаси...”? 

Фармакос показује да је све време био алазон.6 А 
првопревртљивац европске свести, Шајлок,7 сада до-
бија савршено отеловљење: банкар, пекар,  апотекар, 
трговац, накупац и лиферант оружија; Свис Опенхајм,8 
Ротшилд9 и Исаак Абраванел,10 Ашер каменорезац,11 
Гершон Блајхередер,12 Ноам Хомски,13 Арон од Линкол-

6	 Нортроп Фрај (1979)
7	 Карактер из Шекспирове комедије Венецијански трговац.
8	 Главни дворски Јеврејин Хабзубрга, финансијер Аустријског царства.
9	 Финансијер британског царства, Јеврејин, ученик Опенхајма.
10	 Главни дворски Јеврејин португалског  и шпанског царства, 

њихов војни логистичар, сива еминенција која стоји иза по-
слања Кристофора Колумба, Фердинанда и Изабеле, да проце-
са који је довео до стварања шпанске Инквизиције.

11	 До данас главни резачи дијаманата на свету, из Амстердама. 
Патентирали најцењени „захват” над драгоценим камењем, 
„ашеров рез”. Изрезали најчувенији дијамант у историји – Ко-
хинор, драгуљ британске круне, украден из Индије.

12	 Дворски Јеврејин, оснивач-финансијер Пруске, пријатељ Биз-
марка.

13	 Право презиме познатог филолога, пореклом из белоруског 
села Хомск.



Убити завет: поклоњење лудака и четврти краљ 237

на,14 вратише се у историју захваљујући њиховом једном 
сународнику. Дар четвртог краља, Волдемара Трозупца,15  
је што сада можемо да истражујемо овај тајни, најта-
нији, најнепознатији аспект светске историје. Фармакос 
је алазон – жртва никад није била само жртва. 

Зеленски је – готово намештен и изнуђен крај и крах 
ционизма. Ционизам у свом бенигном обличју, у својој 
позитивној пројекцији, после Зеленског може да постоји 
само као геноцидна структура. После Зеленског, "јевреј-
ство" више не може да сакрије да према другима и споља, 
по елементарним жлебовима психотрауме, или исто-
ријске метадраме, не преза да начини планетарни холо-
кауст, глобални ауто-да-фе. А убиство губи сваки при-
зрак дисфункционалности и пројављује се као „служба 
богу”. Овде – по стоти пут у историји – кризмано благо-
вешћењем свјатјешјег vicarus Christi. Зеленски је четврти 
краљ Хиеронимуса Боша.16 И принео је своју тору, и от-
ворио: „и гле, коњ сивац, и име му беше смрт…”17

Зато: они се појављују тако отворено да њихов 
огољени блесак усавршава наивност очекивања и по-
мера православну свест са постериорне на палијативну. 
Овде су анонимуси, али истурени на позорницу исто-
рије у њеном муцању пуном буке и беса. Ни казивања 
о ратовима, чак ни оним највећим, не помажу много. 

Ово је сусрет поводом рата, али не савим и о рату: 
очито је реч о сусрету због којих се ратови воде, због 

14	 Јеврејин финансијер анжуско-норманског краљевства, чије бо-
гатство је било три пута веће од богатства круне. Од заплењених 
његових актива у 12. веку, настао чувени енглески „екскчекер”. 

15	 Волдемар – варјашко име Нормана који су дошли до Кијева, те 
славенизирали име у Владимир. Рунско обележје је германски 
трозубац, који до данас фигурира на украјинској застави и ем-
бламатици, те украјинској армији.

16	 Михаил Майзульс (2020) 
17	 Библија (2017). Свето Писмо, СПЦ, Београд. 



Олег Солдат238

којих отпочињу, о сусрету којим рат као такав жели 
заувек да се заврши. Али, православље и историја су in 
absentia, они су ражаловани, збринути, ампутирани. 
У арсеналима својих народних и црквених предања и 
сазнања, поседујемо ли једно такво које може да се су-
простави овој операцији на коју нисмо пристали? Ак-
тери сусрета су спремни за ампутацију једног, два кон-
тинента, једног, два миленијума? Или више њих? Или 
свега? Зар ће пацијент да пристане на такво шта? Је ли 
он уопште пацијент? 

И анали апсурда, сатире, надреализма и пародије, 
и свих изопачења и гротеске којима обилује култура, 
не нуде одговор: надреалност оног што се одвија пред 
очима је  језовито приземн. Она је усисала сву реал-
ност, и свела на себе. Све чега су се „књиге” плашиле, 
сада се дешава; најпростији страхови историје, њени 
непрестани напори да се упрости и поједностави, да 
се сведе на једну црвену нит, да пронађе један зајед-
нички називник који би објаснио све – напокон су пред 
нама на екрану и на столу папе Франческа. Историја 
ипак нема и не носи мултислојевитост, сложеност, 
полиструктуре... Банално је једноставна. Али, ученост, 
књиге, школе, академије и медији – нису спремни за то. 
Одговор је монистичан, сиров и једнозначан, сем тога – 
одавно напипан. И сервиран православном гледаоцу да 
post mortem сагледа своју смрт из милосрђа, свој coup 
de grace. 

До људско колективне репрезентације овог догађаја 
доћи ће се много касније. Задржавамо се све време на 
његовом садржинско философском аспекту. Овај до-
гађај представа кулминацију, довршетак историјске 
револуције без иконе, која се води против револуцијеса 
иконом, тј. против апокалипсе. Довршавањем оног што 
представља суштину западне и светске видљиве исто-



Убити завет: поклоњење лудака и четврти краљ 239

рије, он цеди и као на тацни, јасно оставља резидуал 
који њиме није захваћен: суштину православља, а то 
је – икона. 

Свако манипулисање, свака радња са иконом носи 
апокалиптични одјек и нијансу, тј. – откровењски капа-
цитет. Свака апокалипса без иконе, свако откривање и 
деловање унутар монотеизма без иконе, представља ре-
волуцију, чији технички и материјални резултат и рези-
дуал јесте посебно политичко друштвено тело – Химера. 

Поништити православље инстантно, у једном 
чину и тренутку, могуће је само пиктивно, сликовно; 
не речима, ракетама и аргументима. И то је оно што 
раде самозванац и папа – у име једног аномичног „мо-
нотеизма”. Православље се кроз историју показало ан-
ти-уништиво: што га више мучиш, оно више расте. Но, 
његова слаба тачка је – слика, икона. На тој тачки је 
Православље могуће сломити.

Јер, шта се икона претвори у слику, а ова у – реч? 
Тако је, mutatis mutandis, Зеленски опет доказао оно 
што су и на Западу и другде, покушавали да оповргну, 
чега ни православни током дуже од хиљаду година нису 
били увек свесни, чега се и православни у залихама вла-
ститог подозрења не досете увек, да је сликовни језик 
најмоћнији и крајњи облик израза, последњи стадијум 
оприсутњења, те да је као такав, суштнски и непхо-
дан управо за Православље. То је и уједно тачка на којој 
је могуће оно немогуће – обустављање православља.

Чудовиште је избрисало Христа; како нема Христа, 
Богомајка није више Богородица; икона није икона, 
није ни слика, ни потрет, није ни парсуна. Антиикона 
чудовиште ипак има своју латералност, карактеристич-
ну за икону: идући улево од Црне рупе, где је Христос, 
но Његово место је сачувано за неког, Његов облик Бо-
гомладенца је ту. Идући на лево од те Пустоши, Бо-



Олег Солдат240

гомајка постаје анти-Богородица, Вавилонска курва, 
која указује на Пустош. Све што је католицизам после 
своје грегоријанске реформе, или пре тога, након ка-
ролиншког преврата и папске порнократије 10. века, 
покушавао да оствари, и није до краја успео – антиико-
на Чудовиште је успела у делићу времена. То је језик за 
којим се трагало. Достојно и праведно у демонској но-
менклатури пародије и опустошења и јесте да тај језик 
дође са истока... 

И папа и Зеленски су у стању пародијског благого-
вења: један, јер је разрешио Гордијев чвор несаломи-
вости православља, други јер га је примио. На измаку 
сенилних снага, чељусти језуите прскају од среће, као 
у прегладнела псета. Зеленски пак обуздава екстазу ис-
тинског благоговења према оном-који-треба-да-дође. 
Премда равнодушан према окружењу, из неког разло-
га гледалац осећа да самозванац само што не поскочи 
од среће. Сцена представља премотан светописамски 
диктум, наратив и текст: обртање и брисање сакралне 
историје и дешавања Спаса.

Оног што се у репортажи одвија не би могао да се 
досети ни најубеђенији иконоломац из деветог века, 
али ће његове одређене елементе одмах препознати 
убеђени и просечни православац двадесетпрвог века. 
Ова репортажа је стога важна и као фиксатор очиглед–
ног, али и као  катализатор неочекиваног: он помера 
православље са оног што се оно чини да јесте, на оно 
што би требало да буде. 

Православље се и православнима чини чини као бо-
гомдана одбрамбена агенда од западних стожера моћи 
– махом и хронично, повезаних са папизмом, окупље-
них или на неки други начин повезаних са њиме. Ова 
репортажа сликовно импликује да православље ту гре-
ши. Репортажа је због тог двојако гротескна и тешка за 



Убити завет: поклоњење лудака и четврти краљ 241

гледање: поред отворености са којом слика традицио-
налног непријатеља, она га и превазилази откривајући 
новог. Који је стари. Веома стари. 

Званично и доминантно, православље је скепса и 
пизма према онима који су на слици. А, је ли не треба да 
је? Како не треба да је? 

Довољно је што је један визуелни актер папа, да 
репортажа постане православно атрактивна и инфор-
мативна, те да православца баци у вртлог завереничке 
теорије. Довољно је што је други карактер – председ-
ник, православним Србима и Русима сада омражене, те 
заиста помрачене, квази државе. А што је контрахент 
сатане „Јеврејин” – па:  Умберто Еко није био у праву! 
Жао нам је. Семиотика је била коњунктурна, писала по 
задатку... 18 Обистинили су се апокрифи. Православци 
нису фалсификатори, тупани. Нису антисемити. Ан-
тисемити су у репортажном фрејму.  Дакле, репортажа 
чини и тај, православнима важан део: она препознајући 
фиксира и групише православној пажњи једног тради-
ционалног, а другог информативног непријатеља. Она 
с те стране потврђује уобичајену сагу да папистичко 
завереништво и даље траје, да и даље успева да про-
нађе своје нове и младе савезнике;  овај пут in flagrante, 
у злоуму против православних: ето га, наше хиљадуго-
дишње убеђење је доказано!

Нема иконоломца, поготово не из византијског кру-
га – од цара Константина Усранка,19 до Зхарије Жидов-
ствујућег,20 од Босфора до Баренца, који би  Зеленском 
суфлирали ово. Емфатично, иконоломство не само што 

18	 Умберто Еко (2017), Прашко гробље
19	 Константин VI Копроним, са таквим надимком у србском пре-

воду. Најважнији цар-иконоломац.
20	 Зхарија, или Захарија, Јеврејин, могући конверсо, увео јерес 

жидовствујућих у Новгород у 15. Веку.



Олег Солдат242

није завршено – већ је зановљено и прегруписано. И 
потврђивано на свако кораку  ратног пута украјинске 
армије, пута у повлачењу. До овога данас, пак, ниједном 
иконоломцу није било стало. Ово, је последица неког 
другог трајања и процеса. Ово, је дошло са неког другог 
места. И  папа: колико само векова је прошло, да се пон-
тификат домисли средства да обузда грко-шизматике? 
Шта све нису покушали: од послања Томе Аквинског, 
које се никад није одиграло, до свих монашких редова 
и тевтонских упадања у територије; до безбројних мар-
кгрофовија као испостава antemurale christianitatis; по-
коља, логора, јама, Инквизиција, Речи Посполите, без-
бројних универзитета, концила, библиотека, пљачки и 
похода? Све ово је, током историје, само бајпас иконе. 

И сад, наједном, на крају личне и опште историје, 
у руке ослабелом понтифексу доспева финално ре-
шење. Неки новинарски извори из Италије говоре да 
је папа био увређен, да је поклон увреда за хришћан-
ство… Папа се претвара да је старачки расположен за 
дружење са светском сензацијом: али његове мисли су 
на чудовишту. И његова организација ће из овога да 
профитира. Папа се препушта надзорној егзегези жи-
довског самозваннца.

Отргнуто од завета, јеврејство је покретач значај-
них токова. Зеленски је папи поклонио визуелни фик-
сатор католичке организације, онога што католици-
зам ради и представља од десетог века до данас, а то је  
хришћанство без иконе. То је  апокалипса, откривење – 
без иконе. Папа то није очекивао можда: да ће католи-
цизам напослетку да добије своју икону, као конкурен-
цију неухватљивим курватурама, бојама и покретима 
древне православне. 

Католицизам добија на дар црну икону. Сада је за-
падна црква фиксирана: визуелно одређена и опредеље-



Убити завет: поклоњење лудака и четврти краљ 243

на. До тог расплета није могао да доведе ни византисјки 
иконоклазам, а ни Казимир Маљевич. Римокатоличкој 
цркви је у суштини током миленијума недостајало 
само још то једно: све остало је имала. Недостајало 
јој је визуелно, да не кажемо иконично, решење онога 
што она јесте. Чак и оно што је успело да се изроди из 
недара католичанства, онај хибрид иконе, девоцијски 
приказ – постепено је отпловило изван области њене 
контроле у руке мајстора уметника и постало – сли-
ка. Понтификат се цели миленијум борио за сакрални 
простор са уметношћу, у правој естетској контроверзи 
око визуелне инвеституре: ко визуелно инвестира, ко 
графички фиксира свет и веру, он је победник. Исто-
ријску утакмицу против уметности западна црква је 
изгубила, али сада – у ненаданом финалу свих проду-
жетака те борбе – њој у руке напокон доспева решење. 
Сугубо, двојако решење, двосекли мач, који фиксира 
властите тенденције, али који истовремно отсеца главу 
православнима. Једним ударцем два противника.

Православље, тј. хришћанство, може само привид-
но да се сведе на обредност, на етику, макар то било 
литургисање највише свесности. Но, православље 
је, пре свега, визуелна територијализација путем 
иконе. Непројављено, невидљиво хришћанство, није 
хришћанство. Ту, у домену видљиве пројаве, хришћан-
ство се пак сусреће са другим и другачијим пројавама; 
ту, оно сусреће друге и конкурентне системе видљи-
вости.21 Између система хришћанског пројављивања 
и других таквих система – не може да буде хармоније. 
Не само између овако отворено демонске пародије и 
правоверја, већ и између тих двеју бенигних система – 

21	 Ханс Белтинг, Слика и култ:историја слике до епохе уметности, 
Академска књига, 2014.



Олег Солдат244

једног уметничког, другог верског - влада непрекидни 
рат, због тог што систем хришћанске видљиве есте-
тике тежи ка универализму једнако као и његов конку-
рет. Он је у појединачним кодовима свог система збри-
нуо сваки аспект стварности, који се под одређеним 
историјским околностима отрже контроли, визуелно 
отуђује и предаје другачијем и онтолошки неприја-
тељском визуелном поретку. 

Стога је ово екфрастички приказ репортаже једи-
ног до краја истинитог догађаја која се одиграо у про-
теклих неколико стотина година. 

Референце

Leslie Brubaker (2012), Inventing Byzantine Iconoclasm, Bristol 
Classical Press

Казимир Малевич (2003–2004), Собрание сочинений, Гилея.
Benzion Netanyahu (1998), Don Isaac Arabanel: Statesman and 

Philosopher, Cornell University Press
Fritz Stern (1979), Gold and Iron: Bismark, Bleichroder, and the 

Building of the German empire, Vintage
Thomas F.X. Noble (2012), Images, Iconoclasm and Carolingians, 

Iconoclasm, University of Pennsilvania Press
Ханс Белтинг (2014), Слика и култ:историја слике до епохе 

уметности, Академска књига
John Tolan (2023), England’s Jews:Finance, Violence and the Crown 

in the Thirteenth Century, University of California Press
Norman Golb (2012), The Jews in Medieval Normandy: A Social 

and Intellectual History, Cambridge University Press
Marie-Jose Mondzaine (1998), Nicephore, Discours contre les 

iconoclastes, Klincksieck; 1er edition
Михаил Майзульс (2020), Между Христом и Антихристом 

«Поклонение Волхвов Иеронима Босха». — Москва
Умберто Еко (2017), Прашко гробље, Вулкан
Маршал Меклуан (1973), Гутенбергова галаксија, Нолит, Бе-

оград



Убити завет: поклоњење лудака и четврти краљ 245

Библија (2017), Свето Писмо Старога и Новог Завет, Београд
Борислав Пекић (2011), Беснило, Лагуна
Joseph Leo Koerner (1997), The moment of Self-Portraiture in 

German Renaisance Art, University of Chicago Press
Benjamin Blech, Roy Doliner (2009), The Sistine’s Secrets: 

Michelangelo’s Forbidden Messages in the Heart of Vatican, 
Harper

Нортроп Фрај (1979), Анатомија критике, Загреб

Oleg Soldat

KILL COVENANT:
THE ADORATION OF THE MADMAN 

AND THE FOURTH KING

Summary

Author tries to disentangle the real and philosophical content 
of the first visit of Volodimir Zelensky to Pope, in 2023, captured 
by journalists. In the centre of attention of the article is a ekphras-
tic analysis of Zelenski’s gift to Pope Frances, a semi-byzantine 
icon of Mother of God, with blank and black space instead of 
Godchild Christ. Author tries to interpret that seemingly inten-
tional and performative, quasi-modern action in accordace with 
ancient practice of iconoclasm, in order to show that this action 
not only upholds, bt rather innovates practitioner catalogue of 
iconoclastic behavior, aimed at the Orthodox believers. 

Key terms: icon, image, Christ, Mother of God, pope, Zelen-
sky, Russia, war, Byzantium, iconoclasts, Jew.





Немања Ђукић*
Факултет политичких наука
Универзитет у Бањој Луци

1

ДЕМОС, ЕТНОС И ЛАОС

Сажетак: У феноменологији идентитета могуће је 
разликовати три облика колективне идентификације и то 
Демос, Етнос и Лаос. Другим ријечима, једна група људи 
може се идентификовати на три различита начина: те-
риторијално-политички, повијесно-културно и религиј-
ски. Уколико се нека група људи идентификује на основу 
заједничке територије и заједничког политичког поретка, 
утолико она чини Демос (δῆμος). Уколико се нека група 
људи идентификује на основу заједничке повијести, кул-
туре, традиције, предака, крви и језика, утолико она чини 
Етнос (ἔθνος). Уколико се нека група људи идентификује 
на основу заједничког Бога, утолико она чини Лаос (λαός). 
У сва три случаја, ради се о појму народа али са битно дру-
гачијим значењем. У првом случају, појам народ је схваћен 
као политичка чињеница (нација). У другом случају, појам 
народ је схваћен антрополошки као културна чињеница 
(род). У трећем случају, појам народ је схваћен есхатолош-
ки као религијска чињеница, то јесте као „завјетни народ“. 
Завјетни народ представља „свети изабрани народ Бо-
жији“: „Јер ви сте род избрани, царско свештенство, све-
ти народ, народ стечени да објави силна дјела Онога који 
вас из таме позва ка чудесном свијетлу својему; Ви некоћ 
Не-народ, а сада Народ Божји; ви Не-мили, а сада Мили.“ 
(1 Петрова 2:9. и 2:10.)

Kључне ријечи: Демос, Етнос, Лаос

*	 Редовни професор nemanja.djukic@fpn.unibl.org, orcid 0009-
0008-1052-0823 

УДК 316.344.42:159.922.4



Немања Ђукић248

Резерват као парадигма политике идентитета

Основно ограничење модернистичких теорија о 
заједници, народу, нацији и национализму, произлази 
из заборава искуства заједнице као саборног јединства 
прединтенционалне умности (Копривица, 2013: 26). 
Овдје првенствено мислимо на дјела Ми, грађани Ев-
ропе? (Балибар, 2003), Нације и национализам (Гелнер, 
1997), Нација:замишљена заједница (Андерсон, 1998) 
те Измишљање традиције (Хобсбом, 2002). Наиме, за-
борав да прединтенционални Етнос (ἔϑνος) и времен-
ски и онтолошки претходи интенционалном Демосу 
(δῆμoς), посљедица је протестантске секуларизације 
повијести у којој је створен либерални мит о друштву 
као уговореном политичком односу индивидуалитета 
(Мочник, 2003: 10). Секуларизацијом повијести (бри-
сањем есхатона као телоса повијести), питање поли-
тичког израза заједнице (δῆμoς) постаје услов припад-
ности историјској заједници (ἔϑνος). Јер наводно, тек 
чин политичког организовања (δῆμoς), претходно ос-
лобођен историјског садржаја (оног „ко” се организује 
или ἔϑνος), постаје услов повијесности (Ђукић, 2015). 
Када се ово лоше Хегеловско насљеђе интерполира као 
руководеће начело модернистичке социјалне онтоло-
гије, онда фашизам постаје неизбјежан, јер се питање 
идентитета нужно појављује као субјект–објект рела-
ција и то кроз процесе укључивања и искључивања 
(Балибар, 2003: 23). Механизам укључивања и искљу-
чивања, представља логику секуларизоване проте-
стантске самобитности којом се радикално брисање 
страности, као оног што припада другом, преводи у 
услов очувања властите цивилизацијске чистоте (Ар-
совић, 2010). Политичка интеграција као реконструк-
ција Другог, већ јесте непријатељство, јер сама логика 



Демос, Етнос и Лаос 249

укључивања имплицира логику моћи, односно она 
подразумјева потискивање страног и ускраћивање го-
стопримства (Валденфелс, 2007).

Уколико се вријеме редукује на повијест а повијест 
на властито цивилизацијско кретање, онда укључивање 
других цивилизација у „свјетску повијест” није могуће. 
Тада, резерват постаје првоносећа парадигма политике 
идентитета. Стога, питање да ли ће глобализација успо-
ставити доминацију грађанско-територијалног модела 
нације (δῆμος) над етничко-историјским моделом на-
ције (ἔϑνoς), постаје лажно питање будућности нација 
(Смит, 1998:  131).

Историјски и есхатолошки народи

Према лошем насљеђу Хегелове филозофије по-
вијести, која не представља ништа друго до секулари-
зовану теолошку концепцију повијести (Левит, 1990), 
историјски народи су они народи који у свјетско-по-
вијесном процесу учествују на битан начин. А то зна-
чи, да на битан начин учествују у развоју идеје слободе. 
Један од услова повијесности јесте држава. Према Хе-
геловој Феноменологији духа, народ који нема државу, 
не учествује на битан начин у самоспознаји апсолутног 
духа, те као такав није историјски народ и нема право 
на опстанак. Поред ове филозофске легитимације, ге-
ноцид над сјеверноамеричким индијанцима (Churchill, 
1998), има и религијску легитимацију засновану на 
идеји изабраности. Наиме, по узору на Јевреје који су 
се прогласили првим изабраним народом божјим, те 
који су по изгласку из Мисирског ропства и преласку 
преко Црвеног мора те уласку у обећану земљу Канан, 
извршили геноцид над народима земље Канан (Књига 
Исуса Навина 1-12); тако су се (по аналогији) и проте-



Немања Ђукић250

станти прогласили другим изабраним народом божјим, 
те су прелазак преко Атланског океана и геноцид над 
сјеверноамеричким старосједиоцима, сматрали богоу-
годним дјелом који је индикатор њихове изабраности 
(Влајки, 2006).

Међутим, историјски народи нису есхатолошки на-
роди. Оповијешћујући догађај који вријеме претвара у 
повијест тако што га организује дајући му циљ и сврху, 
представља први месијански тренутак (први долазак 
Христов). Отуда, повијест за хришћане представља ес-
хатолошко кретање према другом месијанском тренут-
ку (другом доласку Христовом). У том смислу, есхато-
лошки народи су они народи који су охристовљени и 
који своју историјску самобитност граде кроз историј-
ску реалност Христове личности а не путем аутоцен-
тичног очувања своје безличне биолошке присутно-
сти. Или како пише Шијаковић: „Ако историја добија 
смисао само из њеног краја и сврхе, наиме, уколико је 
историја испуњена догађајима који имају есхатолошки 
смисао, смисао који се изводи из довршења времена, 
онда је историјска личност она личност која пројављује 
крајњу сврху и смисао историје. Есхатолошко као ван-
времена димензија историје омогућава да историјске 
личности комуницирају са сваким временом, да су 
са-времене. У односу према таквим личностима и ми 
добијамо идентитет кроз наше историјско трајање.“ 
(Шијаковић, 2005: 174).

Номос крви. Номос тла

Када говоримо о колективном идентитету, ми уства-
ри говоримо о групи људи који сматрају да их одређене 
заједничке карактеристике повезују на такав начин да 
се њихов заједнички живот у битној мјери разликује 



Демос, Етнос и Лаос 251

од живота других група. У традиционалном друштву 
постојала је евидентна потреба за стабилним облици-
ма колективне идентификације и она је обезбјеђивана 
углавном путем номоса крви (ἔθνος као родовски, пле-
менски и етнички модел колективне идентификације) 
или путем номоса тла (δῆμος као грађански, политички 
и територијални модел колективне идентификације). 

Криза старијег, родовско-племенског модела ко-
лективне идентификације (ἔθνος) и његова замјена 
новијим територијално-политичким моделом (δῆμος), 
везује се за Клистенову реформу 508 године пне., која је 
у циљу стабилизације постојећег политичког поретка 
укинула до тада постојеће гентилно уређење античког 
полиса као саборног израза прединтенционалне ум-
ности. Тада, по први пут, политичка интенционалност 
уводи у заједницу принцип идентификације према 
мјесту рођења (δῆμος), умјесто идентификације на од-
нову родовске припадности (ἔθνος), што је напосљет-
ку и довело до укидања родовског модела колективне 
идентификације (Енгелс, 1973: 116). Суштинска разли-
ка ова два модела колективне идентификације почива 
у њиховом степену социјалне интеграције и кохезије. 
Родовско-племенски модел (ἔθνος) је административно 
и политички мање ефикасан али је у стању да обезбије-
ди већу социјалну густину. Територијално-политички 
модел (δῆμος) има већу техничку ефикасност али и сла-
бију социјалну интеграцију и кохезију. На овој дихото-
мији, између осталог, успостављена је и класична по-
литичко-идеолошка супростављеност националиста и 
либерала – наиме, питање да ли су рационалност и ин-
терес довољни кохезивни фактори за одржавање дуго-
рочне социјалне стабилности. Коначан одговор на ово 
питање је наравно негативан и испостављен је у висо-
котехнолошком друштву касне модерне, у коме је тери-



Немања Ђукић252

торијално-политички модел колективне идентифика-
ције (δῆμος) de facto изгубио способност обезбјеђивања 
чврсте и стабилне структурације друштвених односа.1

Криза новијег територијално-политичког моде-
ла колективне идентификације (δῆμος), повезана је са 
имигрантском традицијом Сједињених америчких др-
жава, у којима је недостатак заједништва узрокован 
крајње хетерогеним карактером имигрантске попула-
ције, успјешно ријешен концептом Мелтинг пота (Ђу-
кић, 2021). Губитак способности номоса тла (δῆμος), да 
обезбједи минимум социјалне интеграције и кохезије 
неопходне за опстанак заједнице, постао је видљив и 
са појавом флуидних идентитета (Бауман, 1996). Флу-
идни идентитети касне модерне, показују да терито-
ријално-политички модел колективне идентификације 
(δῆμος), у крајњој тачки свога развоја, одсуство стабил-
не идентификације проглашава условом идентитета per 
se. Другим ријечима, аномалија је постала парадигма 
савременог свијета – аномалија више не пријети порет-
ку, већ она јесте сам поредак (Bauman, 1995: 146). Криза 
номоса тла (δῆμος), говорећи терминологијом Делеза, 
почиње након Другог свјетског рата, када услед дело-
кализције производње и детериторијализације моћи, 
долази до слома модела дисциплинујућих друштава и 
њему припадајућег начина производње субјективно-
сти, који је био заснован на концепту стабилне поли-
тичке контроле територије (Deleuze, 1992: 3–7). Према 
Харту и Негрију, децентрирање производње довело је 
до детериторијализације простора и настанка „доба 
краја географије“ у коме флуидна логика капитала неод-
ређеношћу свога мјеста производње ствара неодређене 
облике субјективности (Негри; Хард, 2005: 352–354). О 

1	 Опширније видјети: Хабермас, 1982.



Демос, Етнос и Лаос 253

неуспјеху номоса тла (δῆμος-а као територијално-по-
литичког модела колективне идентификације), на 
специфичан начин говори и Лакан. Наиме, према Ла-
кану, субјект своју говорну и граматичку субјектност 
(способност да говори у првом лицу једнине), стиче 
искључиво унутар симболичког поретка, те је отуда он 
као субјект подређен (subjection) симболичком поретку 
који га и производи. Kао награду за усвајање говорне 
праксе и правила симболичког поретка, култура поје-
динцу даје статус аутономног субјекта. Суштинске ау-
тономије у овако обезбјеђеној говорној и граматичкој 
субјектности наравно нема, јер се реална аутономија 
од архетипа, искона и реалног, постиже симболичком 
зависношћу од оца – културе, симболичког поретка и 
језика (Ђукић, 2020: 105–110).

Лаос као Свети Етнос

Како пише Амфилохије Радовић (Радовић, 1984: 
131/132), универзалистичка идеја изабраног народа 
била је већ наговјештена у Старом Завјету у коме се из-
раиљски народ открива и показује као архетип и икона 
свих осталих народа. Теоцентрично усмјерење изабра-
ног народа у Новом Завјету опредмећено је у личности 
Христа. У Христу сваки народ постаје потенцијално 
изабран народ. Отуда, Библија употребљава два изра-
за за појам народ. У Старом завјету, ријеч Лаос (λαός) 
се првенствено односи на изабрани јеврејски народ а 
ријеч Етнос (ἔθνος) се односи на друге многобожачке 
народе. У Новом завјету ти појмови се и даље разли-
кују али и постају синоними: „Јер ви сте род избрани, 
царско свештенство, свети народ, народ стечени да 
објави силна дјела Онога који вас из таме позва ка чу-
десном свијетлу својему; Ви некоћ Не-народ, а сада На-



Немања Ђукић254

род Божји; ви Не-мили, а сада Мили.“ (1 Петрова 2:9. и 
2:10.) Некадашњи Етнос (ἔθνος) схваћен као „не-народ“ 
одговарањем на призив божји сад постаје Лаос (λαός) 
то јесте „свети изабрани народ божији“. Тако се по но-
возавјетном схватању из не-народа (ἔθνος) схваћеног 
као нација, обликује народ (λαός) схваћен као есхато-
лошка категорија. По хришћанском схватању народ 
(λαός) није просто биолошко-друштвена и историјска 
формација. Народ (λαός) је есхатолошка категорија 
која настаје одговарањем не-народа (ἔθνος) на призив 
господњи. Сваки народ као биолошка, историјска и 
друштвена појава (ἔθνος) призван је да у своје врије-
ме, у свом простору и у својим границама, оствари свој 
историјски смисао и да тако постане „Свети Етнос“ од-
носно Лаос (Радовић, 1984: 131/132).

Литература

Андерсон, Б. (1998). Нација: замишљена заједница, „Плато”, 
Београд.

Арсовић, З. (2010). Оно што након Хага остаје, „Арт принт”, 
Бања Лука.

Балибар, Е. (2003). Ми, грађани Европе?, превео Аљоша Ми-
мица, „Београдски круг”, Београд.

Bauman, Z. (1996). From pilgrim to tourist  – or a  short history 
of identity. In: S. Hall, P. Du Gay (ur.), Questions of cultural 
identity, Sage Publications, London.

Bauman, Z. (1995). Searching for a Centre that Holds. In: M. 
Featherstone, S. Lash i R. Robertson (ed.) Global Modernities, 
Sage Publications, London.

Валденфелс, Б. (2007). Страност, гостопримство и неприја-
тељство, Трећи програм Радио Београда, Београд. 

Влајки, Е. (2006). Увод у политику постмодернизма, Графид, 
Бања Лука.

Гелнер, Е. (1997). Нације и национализам, превео Машан Бог-
дановски, Матица српска, Нови Сад.



Демос, Етнос и Лаос 255

Deleuze, G. (1992). Postscript on the Societies of Control. October. 
Vol 59. The MIT Press. https://cidadeinseguranca.files.
wordpress. com/2012/02/deleuze_control.pdf

Ђукић, Н. (2015). Маргиналије о Балкану, Летопис матице 
Српске, бр. 495; Нови Сад.

Ђукић, Н. (ур.) (2021). Филм и идентитет, Факултет поли-
тичких наука, Бања Лука.

Ђукић, Н. (2020). Хетеротопије. Огледи из савремене социо-
логије, Факултет политичких наука, Бања Лука. 

Енгелс, Ф. (1973). Поријекло породице, приватног влас-
ништва и државе, Напријед, Загреб.

Копривица, Ч. (2013). Поријекло народа и питање суштине 
заједнице, зборник радова „Саборност и демократија“, 
Удружење „Српско-руски мост”: Бања Лука.

Левит, К. (1990). Свјетска повијест и догађање спаса, Свјет-
лост, Сарајево. 

Мочник, Р. (2003). Три теорије. Идеологија, нација, институ-
ција, превела Бранка Димитријевић, Центар за савреме-
ну уметност, Београд.

Радовић, А. (1984). Национална црква и свети народ, у: Рели-
гија и нација“. Центар за идејно-теоријски рад Градског 
комитета Савеза комуниста Хрватске: Загреб.

Смит, А. (1998). Национални идентитет, превео Слободан 
Ђорђевић, Библиотека ХХ век, „Чигоја штампа”, Београд. 

Хабермас, Ј. (1982). Проблеми легитимације у касном капи-
тализму, Напријед, Загреб.

Хобсбом, Е. Рејнџер, Т. (2002). Измишљање традиције, пре-
веле Слободанка Глишић и Младена Прелић, Библиоте-
ка XX век, „Круг”, Београд.

Churchill, W. (1998).  A Little Matter Of Genocide: Holocaust 
And Denial In The Americas 1492 To The Present, City Lights 
Books, San Francisco.

Шијаковић, Б. (2005). Оријентир и тачка ослонца, Бого-
словље LXIV 12, Православни богословски факултет, 
Београд.



Немања Ђукић256

Nemanja Djukic

DEMOS, ETHNOS AND LAOS

Summary

In the phenomenology of identity, it is possible to distinguish 
between three forms of collective identification: Demos, Etnos 
and Laos. In other words, one group of people can be identified in 
three different ways: territorial-political, historical-cultural and 
religious. If a group of people identifies itself on the basis of a 
common territory and a common political order, to that extent it 
constitutes a Demos (δῆμος). If a group of people is identified on 
the basis of a common history, culture, tradition, ancestors, blood 
and language, to that extent it constitutes an Etnos (ἔθνος). If a 
group of people identifies itself on the basis of a common God, to 
that extent it constitutes Laos (λαός). In all three cases, it is about 
the concept of people, but with a significantly different meaning. 
In the first case, the term nation is understood as a political 
fact (nation). In the second case, the term nation is understood 
anthropologically as a cultural fact (gender). In the third case, 
the term nation is understood eschatologically as a religious fact, 
that is, as a "covenant nation". The covenant people represent the 
"holy chosen people of God": "For you are a chosen race, a royal 
priesthood, a holy people, a people chosen to declare the mighty 
works of Him who called you out of darkness into His marvelous 
light; You were once a Gentile, but now the People of God; you 
did not love, but now you love." (1 Peter 2:9 and 2:10)

Key words: Demos, Etnos, Laos.



ИНДЕКС ИМЕНА

А
Абраванел, Исаак (Isaac ben 

Juda Abarbanel) 236
Аквински, Тома (Thomas 

Aquinas) 242
Аксић, Нина 119
Аксић, Станоје 110
Андерсон, Бенедикт (Benedict 

Anderson) 248, 254
Андрић, Иво 45, 73
Антонијевић, Атанасије 124
Антонијевић, Драгана 115
Антонијевић, Предраг 106, 107, 

120
Антонић, Слободан 35, 55, 64, 

93, 102, 115, 210, 211, 220
Аристотел (Ἀριστοτέλης) 156, 

159, 162, 186
Арон од Линколна (Aaron of 

Lincoln) 236
Арсенијевић, Матеј 51, 98, 102, 

115
Арсовић, Зоран 248, 254

Б
Бабић, Владислав 141
Бабић, Душко 210, 220
Бабић, Милана 51
Базић, Јован 124, 146
Бајрон, Џорџ Гордон (Džordž 

Gordon Bajron) 225

Бакић, Јово 43
Балибар, Eтјен (Étienne Balibar) 

248, 254
Бандић, Душан 98, 115
Баслаћ, Мићо 141
Бауман, Зигмунд (Zygmunt 

Bauman) 252, 254
Бекон, Френсис (Francis Bacon) 

186
Белтинг, Ханс (Hans Belting) 

243, 244
Бесаровић, Војислав 140, 142
Бећковић, Матија 106, 115
Блаватски, Хелена  194
Благојевић, Милош 103, 105, 

115
Блајхередер, Гершон (Gerson 

von Bleichröder) 236
Блех, Бењамин (Benjamin Blech) 

230, 245
Богдановић, Димитрије 103, 

105, 106, 116
Бонапарта, Наполеон I 

(Napoléon I Bonaparte) 225
Бранковић, Вук 124, 132
Брубејкер, Лесли (Leslie 

Brubaker) 244
Буловић, Иринеј 12, 33, 40
Буонароти, Микеланђело 

(Michelangelo di Lodovico 
Buonarroti Simoni) 230



258

В
Валденфелс, Бернхард 

(Bernhard Waldenfels) 249, 
254

Васин, Горан 108, 109, 116
Васић, Драгиша 69, 70, 87
Вебер, Макс (Maximilian Carl 

Emil Weber) 60
Велимировић, Николај 27, 28, 

33, 92, 97, 98, 100-104, 107, 
112, 115, 116, 143, 171, 174, 
177, 178, 183, 184

Видовић, Жарко 12, 67, 72-89, 
92, 93, 96-100, 102, 106, 107, 
111, 113, 116, 207, 210, 220

Винчи, Леонардо да (Leonardo 
di ser Piero da Vinci) 230

Владушић, Слободан 12, 16, 17, 
33, 210, 221

Влајки, Емил 250, 254
Вујић, Владимир 70-72, 75, 79, 

88
Вукић, Марио 61
Вучинић, Маринко 38, 41, 44

Г
Гавела, Бранко Б. 54
Гавриловић, Жарко 106, 116
Гандиј, Махтма (Mohandas 

Karamchand Gandhi) 196
Гелнер, Ернест (Ernest, Gellner) 

248, 25
Гете, Јохан Волфганг (Johann 

Wolfgang von Goethe) 225
Гиљфердинг, Александар 

(Александр Фёдорович 
Гильфердинг) 45

Глишић, Слободанка 255
Гојковић, Ранко 51
Голб, Норман (Norman Golb) 

244
Грабеж, Трифко 143
Грђић, Васиљ 135, 138
Грковић Мејџор, Јасмина 46

Грчић, Мирко 105, 116
Гутенберг, Јохан (Johannes 

Gutenberg) 226

Д
Дакић, Драгутин 141
Дамњановић, Слободан 59
Данило III, патријарх 49, 111
Дарвин, Чарлс (Charles Darwin) 

174-176, 180, 194
Дачић, Живојин 140
Дворниковић, Владимир 41, 42, 

44, 47, 48, 50, 68, 69, 76, 88
Дедијер, Владимир 145, 146
Делез, Жил (Gilles Deleuze) 252, 

255
Демоња, Никола 99, 116
Дивјак, Слободан 59
Дилан, Боб (Robert Allen 

Zimmerman) 224
Димитријевић, Бранка 225
Димитријевић, Владимир 61, 

93, 94, 97, 99, 106, 107, 117, 
211

Долинер, Рој (Roy Doliner) 245
Домент, Инај 27
Достанић, Душан 67, 89
Достојевски, Фјодор (Фёдор 

Михайлович Достоевский) 
56, 171, 177, 178, 183, 184

Драгићевић, Рајна 46
Дугин, Александар ( Александр 

Гельевич Дугин) 56
Дучић, Јован 74
Душан Силни в. Немањић, 

Стефан Урош IV Душан
Душанић, Б. Јован 46

Ђ
Ђорђевић, Мирко 56
Ђорђевић, Слободан 255
Ђукић, Немања 245, 248, 252, 

253, 255, 256
Ђурић, Милош Н. 47, 144, 146



259

Е
Еванс Џон, Артур (Arthur John 

Evans) 124, 146
Евола, Јулијус (Julius Evola) 41
Екмечић, Милорад 137, 146
Еко, Умберто (Umberto Eco) 

241, 144
Енгелс, Фридрих (Friedrich 

Engels) 251, 255

Ж
Жакула, Стеван 140
Жутић, Никола 142, 146

З
Зеленски, Владимир 

(Володи́мир 
Олекса́ндрович 
Зеле́нський) 223, 228, 230-
232, 236, 237, 245

Зец, Божидар 54
Зимоњић, Богдан 128

И
Иљин, Иван (Иван 

Александрович Ильин) 53, 
61-63

Исаија, пророк 15

Ј
Јаглић, Владимир 61
Јакушкина, Јекатерина 

(Екатерина И. Якушкина) 
52

Јанковић, Ђорђе 26, 33, 101, 104, 
105, 115, 117

Јанковић, Милан 142, 147
Јевтић, Атанасије 12, 93, 106, 

117
Јеротић, Владета 74
Јован Владимир, свети 26
Јован Крститељ 20
Јовановић, Томислав 49
Јовић, Марија 47

Јовић, Саво Б. 47
Јосиф, Енрико 106, 112, 117

К
Калај, Бењамин (Kállay Béni) 

126
Калинић, Војин 126, 147
Кант, Имануел (Immanuel Kant) 

156
Караџић, Стефановић Вук 46
Касијан, Јован 64
Кашанин, Милан 72-74
Квел, Готфрид (Gottfried Quell) 

13, 34
Кернер, Џозеф (Joseph Leo 

Koerner) 230, 245
Кинђић, Зоран 93, 113, 117
Клемен, Оливије (Olivier L. 

Clément) 64
Кнежевић, Стефан епископ 125
Кобичев, Вењамин (Вениамин 

Павлович Кобычев) 105, 
117

Ковачевић, Иван 118
Ковић, Милош 12, 22, 25, 27, 28, 

33, 34, 40, 43, 93, 103, 106, 
114, 117, 124, 147, 210, 216, 
221

Коларић, Владимир 205, 211, 
217, 218, 220-222

Колет, Џон (John Colet) 202
Кончаревић, Ксенија 46
Копривица, Часлав 255
Копроним, Константин 

VI (Κωνσταντίνος Ε› ο 
Κοπρώνυμος ή Καβαλίνος) 
241

Корелин, Рафаил 173, 174, 183
Костић, Немања 43
Кочић, Петар 136
Краљачић, Томислав 126, 147
Крањчевић, Иво 137, 147
Кузенков, Павел (Па́вел 

Влади́мирович Кузенко́в) 52



260

Кулишић, Шпиро 98, 104, 117
Кутузов, Михаил (Михаи́л 

Илларио́нович Голени ́щев-
Куту́зов) 225

Л
Лакан, Жак (Jacques Marie Émile 

Lacan) 253
Лапчевић, Душан 132
Левит, Карл (Karl Löwith) 60, 

249, 255
Леже, Луј (Louis Léger) 191
Лењин, Владимир Иљич 

Уљанов (Влади́мир Ильи́ч 
Улья́нов Ле́нин) 207

Лома, Александар 105, 117
Лукић, Сандра 138, 147

М
Маизулс, Михаил (Михаил 

Романович Майзульс) 237, 
244

Макијавели, Николо (Niccolò 
Machiavelli) 230

Малевич, Казимир (Kazimir 
Severinovich Malevich) 244

Маринковић, Никола 41, 44
Марковић, Марко С. 93, 106, 

118
Маркс, Карл (Karl Heinrich 

Marx) 174-176, 194
Масарик, Томаш (Tomáš 

Garrigue Masaryk) 27
Мастиловић, Драга 137, 147
Матић, Бранислав 64
Матић, Милан 68, 69, 78, 88
Меклуан, Маршал 244
Мијатовић, Чедомиљ 125
Микић, Ђорђе 140, 141, 147
Милић, Чедомир 140
Милићевић, Вукашин 60
Милићевић, Ника 60
Милошевић, Боривоје 123, 138, 

140, 141, 147, 148

Милошевић, Зоран 118
Милошевић, Слободан 85
Мирић, Јован 49
Митрофан Бан 125
Младеновић, Радош М. 50
Мондзен, Мари-Жоз (Marie-

Jose Mondzaine) 244
Моцарт, Волфганг Амадеус 

(Wolfgang Amadeus Mozart) 
232

Мочник, Растко 248, 255
Мркојевић, Теодосије 79
Мустур, Милица 44

Н
Најдановић, Димитрије 165
Нарочницка, Наталија 

(Наталия Алексеевна 
Нарочницкая) 52

Невски, Александар (Александр 
Ярославич Невский) 219

Недељковић, Миле 98, 117
Недић, Милан 83
Немањић, Сава 72, 94, 97, 113, 

163, 164, 166, 185, 187, 193, 
195, 196, 198, 200, 217

Немањић, Стефан Урош IV 
Душан 47, 107, 142

Ненад, Јован 109
Нетанјаху, Бенцион (Benzion 

Netanyahu) 244
Николај Охридски и Жички, 

Свети 26, 27
Николић, Коста 93, 117
Ниче, Фридрих (Friedrich 

Wilhelm Nietzsche) 174-176
Нобл, Томас (Thomas F.X. 

Noble) 230, 244
Новаковић, Стојан 45

Њ
Његош, Петар II Петровић 72, 

79, 83, 84, 94, 110, 144, 166, 
194



261

О
Обилић, Милош 136, 143-145
Обрадовић, Доситеј 70, 72, 73
Обрадовић, Марија 45
Обреновић, Александар 125
Обреновић, Милош 82
Олах, Кристијан 44
Опенхајм, Свис 236

П
Павић, Милорад 181
Павловић, Лазар 40
Пантелић, Никола 118
Папић, Митар 135, 147
Парменид (Παρμενίδης ὁ 

Ἐλεάτης) 162
Педерсен, Јоханес (Johannes 

Pedersen) 17, 34
Пекић, Борислав 230, 245
Перишић, Владан 58-60
Перовић, Латинка 45
Перуновић, Петар 140
Петровић, Александар 185, 203
Петровић, Миодраг 124, 148
Петровић, Петар 98, 100, 101, 

104, 118
Пије IX, папа (Pio IX) 179
Пилар, Иво 80
Платон (Πλάτων) 162, 202
Поликлет (Πολύκλειτος) 199
Поповић, Бошко 47
Поповић, Василије 141
Поповић, Даница 103, 118
Поповић, Јустин 171, 177, 180, 

182-184
Поповић, Радован 73, 74, 88
Прелић, Младена 255
Принцип, Гаврило 141, 143-145
Путин, Владимир (Влади́мир 

Влади́мирович Пу ́тин) 182
Пушкин, Александар 

(Алекса́ндр Серге́евич 
Пу́шкин) 62

Пушоњић, Светислав 51

Р
Радовић, Амфилохије 12, 253-

255
Радовић, Владимир 129
Радуловић, Милан 47
Радуловић, Ристо 126, 127, 148
Ракић, Лазар 125, 148
Ранер, Карл (Karl Rahner) 16, 34
Ребић, Адалберт 17, 34
Рељић, Слободан 95, 118, 181, 184
Ристов, Дарко Ђого 11, 19, 33, 

35, 57, 58, 117, 210, 211, 214, 
215, 221

Рудељев, (В. Г. Рудељев) 105, 118
Рузвелт, Френкин Д. (Franklin 

Delano Roosevelt) 231

С
Сава Свети в. Немањић, Сава
Самарџић, Радован 28, 34
Сантрач, Давор 64
Секулић, Исидора 38, 50
Симеон I 42
Скерлић, Јован 144, 148
Смит, Ентони (Anthony D. 

Smith) 12, 216, 221, 249, 255
Солдат, Олег 51, 57, 223, 245
Соловјов, Владимир (Владимир 

Сергеевич Соловьёв) 53, 61
Спиноза, Барух (Baruch de 

Spinoza) 54
Срејовић, Драгослав 118
Стајић, Ђорђе 129
Стаљин, Јосиф (Иосиф 

Виссарионович 
Джугашви ́ли Сталин) 231, 
234

Стерн, Фриц (Fritz Stern) 244
Стојановић, Дубравка 45, 107
Стојковић, Андрија 118
Стојковић, Милош 118
Суботић, Душан 141
Сумин, Олег Јуријевич (Олег 

Юрьевич Сумин) 54, 55



262

Т
Тамир, Јаел (Yael Tamir) 216, 221
Тејлор, Чарлс 59
Тимотијевић, Милош 39-41, 43, 

93, 103, 114, 118
Тито, Јоспип Броз 83
Тодоровић, Ивица Р. 91, 93, 98, 

99, 103-105, 107, 110, 112, 
113, 116, 119, 121

Толан, Џон В. (John Tolan) 244
Томић, Јаша 108
Томпсон, Хари (Thomson Harry) 

131, 148
Трајковић, Ксенија 52

Ћ
Ћоровић, Владимир 26, 34
Ћулибрк, Јован 50

Ф
Фердинанд, Франц (Franz 

Ferdinand von Österreich-
Este) 141-143

Фићино, Марсилио (Marsilius 
Ficinus) 202

Форгримлер, Херберт (Herbert 
Vorgrimler) 16, 34

Фрај, Нортроп (Herman 
Northrop Frye) 236, 245

Франческо I, Папа (Papa 
Francesco) 223

Фројд, Зигмунд (Sigmund 
Freud) 174

Х
Хабермас, Јирген (Jürgen 

Habermas) 156, 255
Хазони, Јорам (Yoram Reuben 

Hazony) 216, 221
Харари, Јувал (יררה חנ לבוי) 196
Хегел, Георг Вилхелм 

Фридрих (Georg Wilhelm 
Friedrich Hegel) 54, 55, 194, 
225, 248, 249

Хераклит (Ἡράκλειτος ὁ 
Ἐφέσιος) 202

Хиљфердинг, Александар 46
Хитлер, Адолф (Adolf Hitler) 

231, 233
Хобсбом, Ерик (Eric Hobsbawm) 

114, 119, 248, 255
Хребељановић, Лазар 26, 40, 94, 

124, 125, 129, 136, 164

Ц
Цариградски, Нићифор I 223
Цвијић, Вук  З. 60
Цесарец, Аугуст (August 

Cesarec) 61
Цимерли, Валтер (Walther Theodor 

Zimmerli) 13, 16, 20, 21
Црњански, Милош 111

Ч
Чабриновић, Недељко 143, 144
Чавошки, Коста 47
Чајкановић, Веселин 105, 119
Черчил, Винстон (Winston 

Leonard Spencer Churchill) 
231

Черчил, Ворд (Ward Churchill) 
249, 255

Чомски,  Ноам (Avram Noam 
Chomsky) 236

Чубриловић, Васо 135, 136, 144, 
148

Ш
Шантић, Алекса 143
Шафарик, Павел Јозеф (Pavel 

Jozef Šafárik) 105, 120
Шекспир, Виљем (William 

Shakespeare) 187, 236
Шешум, Урош 125, 127, 148
Шијаковић, Богољуб 44, 144, 

148, 151, 168, 250, 255
Шнапер, Доминик (Dominique 

Schnapperr) 216, 221
Шугајев, Илија 99



Андрићев институт
Одјељењe друштвених наука

Библиотека
НАУЧНИ СКУПОВИ

Књига 3

ЗАВЈЕТНИ НАРОДИ У СВЈЕТСКОЈ ИСТОРИЈИ:
СРБИ НА ПРИЈЕЛОМУ ЕПОХА

* * *
главни и одговорни уредник

Емир Кустурица

уредник
проф. др Слободан Антонић

издавач
АНДРИЋЕВ ИНСТИТУТ

Трг Николе Тесле, Андрићград
00387 58 620912; info@andricevinstitut.org

за издавача
Емир Кустурица, директор

коректура и лектура
Желидраг Никчевић

прелом текста
Жељка Башић Станков

штампа
Белпак, Београд

тираж
100





CIP -  Каталогизација у публикацији
Народна и универзитетска библиотека
Републике Српске, Бања Лука
 
316.3:316.7(082) 
323.1(=163.41)(082) 
930.85(=163.41)(082) 
271.222(497.11)(082) 
 
НАУЧНИ скуп “Завјетни народи у свјетској историји: Срби 
на пријелому епоха” (2024 ; Вишеград) 
    Завјетни народи у свјетској историји: Срби на пријелому 
епоха : (радови с истоименог научног скупа одржаног у Ан-
дрићграду, 2. јула 2024) / [главни и одговорни уредник Емир 
Кустурица]. - Вишеград : Андрићев институт, 2025 (Београд 
: Белпак). - 262 стр. ; 20 cm. - (Библиотека Научни скупови. 
Одјељење друштвених наука / уредник едиције Слободан 
Антонић ; књ. 2) 
 
На насл. стр. мјесто издавања: Андрићград. - Тираж 100. - 
Напомене и библиографске референце уз текст. - Библиогра-
фија уз сваки рад. - Регистар. - Summaries. 
 
ISBN 978-99976-89-46-7 
 
COBISS.RS-ID 143280129




